
48 49

Ce manuscrit rassemble des récits et des reproductions de faits miraculeux survenus à l’époque 
vétérotestamentaire (fol. 1r–15r) au milieu du xvie siècle (fol. 91r–171r) en passant par l’Antiquité 
(fol. 16r–30r), le Moyen Âge et le bas Moyen Âge (fol. 32r–90r). Il s’achève sur des illustrations de 
phénomènes célestes décrits dans l’Apocalypse de saint Jean (fol. 172r–190r), qui annoncent le 
retour du Christ, le Jugement dernier et le royaume de Dieu à venir. Ce manuscrit vise donc à un 
traitement complet des signes miraculeux, dans la mesure où il ne s’intéresse pas seulement à la 
période qui va de la création de l’humanité à l’époque contemporaine de l’ouvrage, mais aussi aux 
signes annoncés pour la in du monde. Il a l’ambition de l’exhaustivité, au moins en ce qui concerne 
le salut envisagé par Dieu. 

Illustré d’images assez somptueuses, le Livre des Miracles comptait initialement 200 pages, 
chacune composée d’une scène représentée à la gouache, de façon détaillée et artistique, et d’un 
texte d’accompagnement, igurant uniquement au recto.Aujourd’hui encore, il comporte 167 fo-
lios originels et 23  annexes qui remplacent les pages originales détachées lors de la reliure des 
feuillets au xixe siècle. Cette édition comporte quatre des folios disparus, dont nous avons retrou-
vé la trace. Il s’agit des folios 93r, 111r, 191r et 192r.

Vraisemblablement commanditée par un inconnu, ou un érudit à qui la tâche avait été coniée, 
cette compilation a vu le jour à Augsbourg (voir ci-après). Elle est en tous points comparable à 
d’autres recueils de présages réalisés au xvie siècle, le manuscrit présentant la même combinaison 
de miracles vétérotestamentaires, historiques et eschatologiques que les Histoires prodigieuses 
(Paris 1560) de l’humaniste breton Pierre Boaistuau (dit Pierre Launay, v. 1520-1566) et que le 
Prodigiorum ac ostentorum chronicon, Bâle 1557 ; ill. 3) du savant alsacien Conrad Lycosthenes, pa-
rus sensiblement à la même époque. Le présent codex se distingue toutefois des autres par son 
ampleur et la qualité de ses illustrations. 

Les miracles de l’Ancien Testament 

Dépourvu de dédicace, d’avant-propos et de sommaire, le Livre des miracles s’ouvre abrupte-
ment sur une sélection de faits attestés dans l’Ancien Testament, et dans lesquels on pourrait voir 
une manifestation divine, ou un « prodige ». Contrairement à la Chronique des miracles et pré-
sages de Conrad Lycosthenes, le Livre des miracles, réalisé environ à la même époque, ne com-
mence pas par la Chute originelle, mais par le Déluge initié par Dieu pour châtier les hommes 
(fol. 1r). Une superbe miniature montre l’Arche de Noé naviguant sur des lots agités dans un 
paysage sombre et pluvieux. L’arche est entourée d’hommes et d’animaux perdus au milieu des 
vagues et s’eforçant de sauver leur vie.

L’enluminure occupe près des trois-quarts de la page. La partie inférieure présente une ins-
cription sur plusieurs lignes. Le titre, la lettrine et les ornements sont en rouge, le texte à l’encre 
noire, le tout encadré de noir. Cet agencement se retrouve dans presque tout l’ouvrage, seul le 

Das Manuskript enthält Berichte und Aufzeichnungen von Wunderzeichen, die sich seit alt-
testamentlichen Zeiten (fol. 1r–15r) über die Antike (fol. 16r–30r), Mittelalter und Spätmittelalter 
(fol. 32r–90r) bis gegen Mitte des 16. Jahrhunderts hin ereignet haben (fol. 91r–171r), und schließt 
mit Schilderungen der in der Ofenbarung des Johannes beschriebenen Himmelszeichen (fol. 
172r–190r), welche die Wiederkunft Christi, das Jüngste Gericht und das künftige Gottesreich 
ankündigen sollen. Es ist in seinem Anspruch also insofern umfassend, als es Berichte über Wun-
derzeichen von der Erschafung der Menschheit bis in die eigene Gegenwart hinein enthält und 
diese bis zum erwarteten Weltenende fortsetzt. Im Hinblick auf die Vollendung des göttlichen 
Heilsplans ist Vollständigkeit angestrebt. 

Die mit ihren kunstvollen Gouachen vergleichsweise aufwendig illustrierte Prodigienhand-
schrift bestand ursprünglich aus knapp 200 einseitig mit Text und Illustrationen versehenen 
Blättern und weist in ihrem heutigen Zustand noch 167 originale Folia sowie 23 Einlagen auf; 
Letztere ersetzen die Originalseiten, die während einer Neubindung im 19. Jahrhundert heraus-
gelöst wurden. Vier der heraus gelösten Folia konnten wir ausindig machen und haben sie in diese 
Ausgabe eingebaut. Es handelt sich um die folia 93r, 111r, 191r, 192r.

Die vermutlich von einem unbekannten Auftraggeber oder einem hiermit betrauten Gelehr-
ten verantwortete Zusammenstellung der wohl in Augsburg entstandenen Handschrift (siehe 
unten) ist mit anderen Vorzeichensammlungen des 16. Jahrhunderts durchaus vergleichbar; so 
liegt auch den beiden etwa gleichzeitig mit dem Manuskript entstandenen Prodigienchroniken 
(Histoires prodigieuses, Paris 1560) des bretonischen Humanisten Pierre Boaistuau (um 1520–1566) 
und des elsässischen Universalgelehrten Conrad Lycosthenes (Prodigiorum ac ostentorum chroni-
con, Basel 1557; Abb. 3) die Kombination von alttestamentlichen, historischen sowie endzeitlichen 
Wunderzeichen zugrunde. Aufgrund seiner kunstvollen Illustrationen und seines Umfangs be-
hauptet der vorliegende Codex jedoch eine Sonderstellung innerhalb der Gattung. 

Die Wunderzeichen des Alten Testaments

Unvermittelt, d. h. ohne Widmung, Vorwort oder Inhaltsverzeichnis, setzt das Wunderzei-
chenbuch mit einer Auswahl jener im Alten Testament beglaubigten Ereignisse ein, die man als 
Fingerzeige Gottes bzw. als Wunderzeichen begreifen könnte. Im Unterschied zu der illustrierten 
Chronik der Wunder- und Vorzeichen von Lycosthenes, beginnt das etwa zur selben Zeit verfer-
tigte Wunderzeichenbuch nicht mit dem Sündenfall, sondern mit der göttlichen Menschheits-
strafe der Sintlut (fol. 1r). Die prachtvolle Miniatur zeigt Noahs Arche vor einer regnerisch-
düsteren Wasserlandschaft inmitten wilder Fluten treibend, während Mensch und Tier 
schwimmend ums Überleben kämpfen. 

Die Illustration nimmt fast drei Viertel des Blattes ein. Eine mehrzeilige Beischrift beindet 
sich am unteren Blattrand. Überschrift, Initiale und Ornamente des Textes sind mit roter Farbe 

The manuscript contains accounts and descriptions of miraculous signs that have been ob-
served throughout history, starting in Old Testament times (fols. 1r–15r) and continuing through 
Antiquity (fols. 16r–30r), the Middle Ages and Late Middle Ages (fols. 32r–90r) right up to the 
middle of the 16th century (fols. 91r–171r). It concludes with the signs in the heavens seen by St 
John, as described in the Book of Revelation (fols. 172r–190r) and interpreted to announce the 
second coming of Christ, the Last Judgement and the future kingdom of God. The manuscript 
thus aims to be comprehensive in its scope, in so far as it covers miraculous signs not just from the 
time of the creation of humankind up to its own day but also those expected at the end of the 
world. With regard to the divine plan for salvation, at least, it aims for completeness. 

The Book of Miraculous Signs, with its comparatively lavish illustration, originally comprised 
200 pages, each carrying an accomplished and artistic gouache representation of a scene and an 
accompanying text on one side of the sheet only. A number of the original pages were removed 
when the book was rebound in the 19th century, however, and the manuscript in its present form 
comprises only 167 original folia and 23 inserts. We were able to track down four of these detached 
folios and have included them in this edition. The pages in question are fols. 93r, 111r, 191r and 192r.

The original manuscript was probably produced in Augsburg (see below) and its contents 
compiled by an unknown patron or by a scholar commissioned with the task. It thus falls into 
entirely the same tradition as other more or less contemporary books of wonders. Its combination 
of Old Testament, historical and Apocalyptic miraculous signs also lies at the heart of the Histoires 
prodigieuses (Paris 1560) by the Breton humanist Pierre Boaistuau (c. 1520–1566), for example, a 
book so popular that it was rapidly translated into English as Certain Secrete Wonders of Nature, 
Containing a Description of Sundry Strange Things (London 1569), and characterises too the 
Prodigiorum ac ostentorum chronicon (Chronicle of Prodigies and Portents, ig. 3) published in 
Basel in 1557 by the Alsatian universal scholar Conrad Lycosthenes. The present codex neverthe-
less claims a special place within the genre on account of its scope and skilfully rendered 
illustrations. 

Miraculous signs from the Old Testament

The manuscript starts with no introduction of any kind, i.e. without a dedication, preface or 
list of contents, beginning with a selection of Old Testament events that could be interpreted as 
miraculous signs sent by God. In contrast to the illustrated chronicle by Lycosthenes, the more or 
less contemporary Book of Miraculous Signs does not begin with the Fall, but with the Deluge, 
God’s punishment upon sinful humankind as recounted in Genesis, chapters 6–9 (fol. 1r). The 
magniicent miniature shows Noah’s Ark battling through the deluge beneath darkened skies and 
the lashing rain, while people and animals ight for their lives in the waters looding the landscape 
all around. 

The Book of Miraculous Signs 
Form, contents,  
dating and attribution

Das Wunderzeichenbuch 
Aubau, Inhalt,  
Datierung und Zuschreibung

Le Livre des Miracles 
Genèse, contenu,  
datation et attribution
Till Holger Borchert



50 51

The illustration occupies almost three-quarters of the sheet and is accompanied by a text of 
several lines underneath. The heading, initial and decorative element are executed in red, while 
the main body of the text is written in pen and black ink. Image and caption are framed within a 
black border. This layout is followed on every page of the Book of Miraculous Signs, with the 
exception of a handful of folia on which the text is divided into two columns (see below). 

The accompanying texts are written in German and adhere to the 1545 edition of the Luther 
Bible, the German-language translation of the Bible by Martin Luther (1483–1546). 

Many of the illustrations in the opening Old Testament section of the Book of Miraculous 
Signs are based on woodcuts by Hans Holbein the Younger or Hans Sebald Beham. In the case of 
the Deluge on however, the illustration is more complex than the corresponding representations 
by these two artists (igs. 18, 19), nor is it based directly upon the woodcut in the Luther Bible 
(ig. 20): although parallels can undoubtedly be seen in the depiction of the downpour and the 
people drowning in the waters, the painter has here reduced the number of individual motifs in 
favour of a concentrated pictorial narrative – omitting, for example, the igures clambering up on 
to the rocks. 

The Deluge is followed on folio 2r by the appearance of the rainbow described in Genesis as 
the sign of God’s covenant with humankind (Gen. 9:12–15). The double rainbow here is com-
bined with igural representations of the twelve signs of the zodiac, six on either side, which as 
allegories of the twelve months of the year symbolise the eternal course of time. The phenom-
enon of the double rainbow was evidently familiar to the artist from irst-hand experience, since 
the paler inner arch is seen as white (as it can often appear) and the outer one as red, yellow and 
green. The overall efect of the illustration is particularly heightened by the use of gold, which 
has been applied with painstaking care. 

Folio 4r shows the destruction of Sodom and Gomorrah (Gen. 19:24–26). In the context of 
prodigious events and miraculous signs, Lot and his daughters, with Lot’s wife – turned into a 
pillar of salt – in the centre of the scene, are of secondary importance. The main part of the image 
is taken up by the destruction of the two cities. 

Having devoted its opening pages to natural phenomena as expressions of God’s will, the 
Book of Miraculous Signs switches its focus in what follows: folio 5r shows Moses striding at the 
head of the Israelites as they escape from Egypt with Pharaoh in pursuit. While Moses parts the 
waters of the Red Sea before him, on the right of the scene the waves close up again over Pharaoh 
and his army. This illustration of the events from Exodus (14:21–29) draws our attention less to 
the miraculous parting of the Red Sea than to Moses and the Israelites. In this respect the painter 
has borrowed his composition from the woodcut in Hans Sebald Beham’s Biblicae historiae (ig. 21; 
see Waterman). 

It is unclear why the Book of Miraculous Signs, in contrast to other biblical cycles, omits the 
Sacriice of Isaac and Jacob’s dream of the ladder leading up to Heaven, and also does not show 
the plagues inlicted upon the land of Egypt (Exod. 7–11). The irst two episodes are linked with 

Ill. 18

Hans Holbein the Younger
The Deluge 
Die Sintlut
Le Déluge 
in: Historiarum veteris instrumenti 
icones ad vivum dilucida earumdem 
expositione, Lyons, 1538
Basel, Kupferstichkabinett

Ill. 19

Hans Sebald Beham
The Deluge 
Die Sintlut
Le Déluge 
in: Biblicae historiae veteris testamenti & 
historie artiiciosis picturis eigiate / Biblische 
Historien künstlich fürgemalet, Frankfurt  
on the Main, 1537 (1st edn. 1533), fol. 3r
Munich, Bayerische Staatsbibliothek

Ill. 20

Workshop of Lucas Cranach
The Deluge 
Die Sintlut
Le Déluge 
in: The Luther Bible, 1534, fol. IVv
Weimar, Herzogin Anna Amalia 
Bibliothek



52 53

divine manifestations in the form of celestial apparitions, while the biblical plagues to a certain 
extent represent archetypes of catastrophes that are most deinitely ranked as miraculous events 
in the second half of the manuscript, such as hailstorms, rivers of blood and plagues of locusts. 

The episode represented on folio 6r may likewise be seen as the biblical archetype of prodi-
gious events included in the latter part of the manuscript as food miracles. According to the ac-
count in the Old Testament, God saved the people of Israel from starvation by sending down a 
shower of   (Exod. 16:14–16). This ‘precipitation’ is actually manna lichen – edible crustose lichen 
that is carried by the wind. The subject was considered a preiguration of the Last Supper and the 
sacrament of the Eucharist and was also included in Protestant pictorial cycles. The illustration is 
based on a woodcut from the Icones, a major cycle of illustrations to the Old Testament by Hans 
Holbein the Younger produced around 1525/26 (Müller 1997, pp. 285–286). The present artist has 
taken his igural motifs from Holbein’s woodcut (ig. 44) and incorporated them into the pictorial 
landscape, their proportions correspondingly adjusted.

On folio 7r we look down from a slightly elevated viewpoint upon the group around Moses 
and Aaron, the latter in the robes of a priest. At their feet, the earth is opening up to swallow the 
rebellious Korah and his followers. Beyond them, our eye is led smoothly into the background, 
where a river meanders through the expansive landscape before lowing out into the sea. A tall 
conifer borders the left-hand edge of the composition, its scale underlining the distance separat-
ing foreground and background. Using comparatively simple means, the painter succeeds in 
achieving impressive atmospheric efects that testify to a good knowledge of the panel painting of 
the Danube School, Franconia and Swabia (ig. 22). The subsidiary scene on the right, in which 
riders are being consumed by ire from Heaven, shows the punishment of those who supported 
Korah the Levite and is part of the story of Korah related in the Book of Numbers. The accom-
panying text corresponds to Numbers 16:4–7, verses that cover the start of Korah’s rebellion 
against Moses, but not the end. The viewer’s understanding of the illustration does not follow 
directly from reading the text, but presupposes a more detailed knowledge of the Old Testament.

Folio 8r shows the prophet Elijah being taken up to Heaven in a chariot, as described in II 
Kings 2 in modern Bible editions. The heading above the text, however, gives the source as III 
Kings (Regnum iii) – the numbering system still employed in the Renaissance, during which the 
two Books of Samuel were counted as one of the Books of Kings. Underneath, the three-line text 
breaks of in mid-verse. The illustration is once again dependent for its composition upon the 
corresponding woodcut in Holbein’s Icones (ig. 23). 

The prophet Isaiah’s vision of the Temple on folio 9r, which, contrary to the order of events 
in the Old Testament, here follows directly after Elijah’s ascension, is an unusual subject. The 
caption (Isa. 1:1–3) refers solely to the prophet and contains no reference to his vision, which is 
not described in the Book of Isaiah until Chapter 6. Isaiah tells of seeing God enthroned in the 
clouds above a temple (pictured here as a centrally planned church) and surrounded by seraphim 
(Isa. 6:1–7). In terms of imagery, Isaiah’s vision inds its New Testament counterpart in the 

Ill. 21

Hans Sebald Beham
GB Moses and the Israelites crossing the Red Sea
Moses führt die Israeliten durch das Rote Meer
Le Passage de la mer Rouge
in: Biblicae historiae veteris testamenti & historie 
artiiciosis picturis eigiate / Biblische Historien 
künstlich fürgemalet, Frankfurt on the Main, 1537 
(1st edn. 1533), fol. 10v
Munich, Bayerische Staatsbibliothek

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



54 55

corps de texte varie sur quelques folios (voir ci-après). 
Les inscriptions en allemand sont conformes à la traduction de la Bible par Luther dans l’édi-

tion de 1545. Alors que les illustrations de l’Ancien Testament dans le Livre des miracles s’ins-
pirent souvent de gravures sur bois de Hans Holbein le Jeune ou de Hans Sebald Beham, la repré-
sentation du Déluge est plus complexe que celles des deux artistes (ill. 18, 19). La gravure de la 
Bible de Luther lui est certes apparentée – du fait du traitement de la pluie torrentielle et de la 
noyade –, mais n’a pas dû servir de modèle direct au peintre (ill. 20), car le nombre de motifs isolés 
est limité au proit d’une narration picturale concentrée. L’artiste a d’ailleurs renoncé à représen-
ter les personnages se cramponnant aux rochers.

Le Déluge est suivi de la représentation d’un arc-en-ciel (fol. 2r) décrit dans la Genèse comme 
un signe de l’alliance entre Dieu et les hommes (Gen. 9:12-15). Les douze signes du zodiaque igu-
rés de part et d’autre du double arc symbolisent les douze mois de l’année et le temps qui s’écoule 
perpétuellement. Il semblerait que le peintre a bien observé la nature, puisqu’il représente correc-
tement le premier arc en blanc et l’arc externe en rouge, jaune et vert. Les minutieuses applica-
tions d’or rehaussent tout particulièrement la composition.

Le folio 4r, qui décrit la destruction de Sodome et Gomorrhe (Gen. 19:24-26) montre Lot et 
ses illes ainsi que sa femme transmuée en statue de sel (au centre). Ils ne jouent cependant qu’un 
rôle secondaire dans le contexte des prodiges et des miracles, puisque la destruction des deux 
villes occupe le premier plan. 

Si les premières pages du Livre des miracles dépeignent des phénomènes naturels considérés 
comme l’expression de la volonté divine, il en va autrement par la suite : la chute de Pharaon (fol. 
5r) montre Moïse conduisant les Hébreux hors d’Égypte. À gauche il fend les eaux, à droite les 
lots se referment sur le pharaon et son armée. Cette illustration de l’Exode (14:27-29) est moins 
axée sur le partage des eaux que sur Moïse et les Hébreux. Le miniaturiste a emprunté la compo-
sition à une xylographie des Biblicae historiae de Hans Sebald Beham (ill.  21  ; cf.  Joshua 
Waterman).

On ignore pourquoi le Livre des miracles, contrairement aux autres cycles bibliques, ne com-
porte ni le Sacriice d’Isaac ni l’Échelle de Jacob et ne traite pas les Dix plaies d’Égypte (Ex. 7:11). 
Les deux premiers événements sont associés à des manifestations divines sous forme d’apparitions 
célestes, alors que dans le cas des Plaies d’Égypte, il s’agit en quelque sorte d’archétypes de catas-
trophes auxquelles on concédait le rang de miracles, ainsi que le montrent la grêle, l’eau des ri-
vières changée en sang et les averses de locustes évoquées dans la seconde partie du manuscrit.

La scène du folio 6r aussi peut être assimilée à l’archétype biblique de ces prodiges, intégrés 
dans la seconde partie du manuscrit en tant que « nourriture miraculeuse ». Décrite dans l’Exode 
(16:14-16), la manne tombée du ciel nourrit les Hébreux et leur sauve la vie. Cette « couche de 
rosée » est une concrétion comestible dispersée par le vent. Également évoqué dans les cycles bi-
bliques protestants, le sujet était considéré comme la préiguration de la Cène et du sacrement de 
l’Eucharistie. La composition est reprise à une estampe des Icônes conçues vers 1525/1526 par Hans 

gestaltet, der Text selbst ist in schwarzer Feder ausgeführt. Beischrift und Bild werden durch eine 
schwarze Einfassung gerahmt. Diese Anordnung von Text und Bild wird auf allen Blättern des 
Wunderzeichenbuches beibehalten, lediglich der Textspiegel variiert auf einigen Folia (siehe 
unten). 

Die deutschen Beischriften folgen der Luther’schen Bibelübersetzung in der Ausgabe von 
1545. Während die Illustrationen zum Alten Testament im Wunderzeichenbuch regelmäßig auf 
Holzschnitten von Hans Holbein dem Jüngeren oder Hans Sebald Beham gründen, ist die Sintlut 
komplexer als die entsprechenden Darstellungen beider Künstler (Abb. 18, 19). Der Holzschnitt 
der Lutherbibel ist in der Darstellung des Wolkenbruchs sowie der in den Fluten Ertrinkenden 
durchaus verwandt, diente dem Maler aber wohl kaum als unmittelbare Vorlage (Abb. 20): Die 
Zahl der Einzelmotive ist hier zugunsten einer konzentrierten Bilderzählung begrenzt, was im 
Verzicht auf die sich an die Felsen klammernden Gestalten anschaulich wird. 

Auf die Sintlut folgt auf folio 2r die Darstellung eines Regenbogens, der im Buch Genesis als 
Zeichen des göttlichen Bundes mit der Menschheit beschrieben wird (Gen 9,12-15). Ein doppel-
ter Regenbogen wird links und rechts mit Darstellungen der zwölf Tierkreiszeichen verknüpft, 
die als Sinnbilder der zwölf Monate des Jahres den immerwährenden Lauf der Zeiten symbolisie-
ren. Das Phänomen des doppelten Regenbogens war dem Maler ofenbar aus eigener Anschau-
ung bekannt, denn der hellere innere Bogen ist korrekt weiß, der äußere dagegen rot, gelb und 
grün gestaltet; äußerst behutsam wurde Gold appliziert, was die Wirkung der Darstellung beson-
ders steigert. 

Auf folio 4r folgt die Zerstörung von Sodom und Gomorra (Gen 19,24-26). Lot und seine 
Töchter sowie die zur Salzsäule erstarrte Frau des Lot, im Zentrum der Darstellung, sind im Kon-
text von Prodigien und Wunderzeichen von sekundärem Belang. Im Mittelpunkt steht die Zer-
störung der beiden Städte. 

Konzentrieren sich die ersten Darstellungen des Wunderzeichenbuches auf Naturphänome-
ne als Ausdruck göttlichen Willens, so ändert sich dies im folgenden: Der Untergang des Pharao 
(fol. 5r) zeigt Moses, der den aus Ägypten ausziehenden Israeliten voranschreitet. Während er 
links das Meer teilt, schließen sich rechts hinter ihm die Fluten über dem Pharao und seinem 
Heer. Die Illustration des Buches Exodus (14,27-29) lenkt das Augenmerk weniger auf die Was-
serscheidung als vielmehr auf Moses und die Israeliten: Der Maler entlehnte die Komposition 
dem Holzschnitt aus Hans Sebald Behams Biblicae historiae (Abb. 21; siehe Waterman). 

Unklar ist, warum das Wunderzeichenbuch, im Gegensatz zu anderen Bibelzyklen, auf das 
Opfer des Isaak oder Jakobs Vision der Himmelsleiter verzichtet und auch die Landplagen nicht 
abbildet (Ex, Kap. 7-11). Die ersten beiden Ereignisse sind mit göttlichen Manifestationen in 
Form von Himmelserscheinungen verbunden, während es sich bei den biblischen Landplagen ge-
wissermaßen um Urbilder von Katastrophen handelt, denen man, wie Hagel, Blutlüsse oder 
Heuschreckenplagen im zweiten Teil der Handschrift zeigen, durchaus den Rang von Wunderzei-
chen zubilligte. 



56 57

Holbein le Jeune (Müller 1997, p. 285–286). C’est de ce modèle (ill. 44) que proviennent les motifs 
iguratifs insérés dans le paysage dans le respect des nouvelles proportions.

Le folio 7r présente depuis une hauteur un groupe suivant Moïse et Aaron vêtu en prêtre ; la 
terre s’ouvre sous leurs pieds et engloutit Koré, le Lévite rebelle, et sa suite. Le regard du specta-
teur se dirige vers l’arrière-plan et suit une rivière qui serpente à travers le vaste paysage avant de 
se jeter dans la mer. À gauche, la composition est fermée par un conifère dont la taille sert de réfé-
rence pour illustrer la distance séparant le groupe de l’arrière-plan. À l’aide de moyens relative-
ment simples, l’artiste réussit à obtenir des efets atmosphériques impressionnants qui témoignent 
d’une connaissance approfondie de la peinture sur panneau de l’école du Danube, de Franconie et 
de Souabe (ill. 22). La scène secondaire, à droite, où nous voyons des cavaliers anéantis par le feu 
céleste, fait partie de l’histoire de Koré. Elle illustre le châtiment des partisans de Koré qui ont 
pris la fuite, événement relaté dans le Livre des Nombres. L’inscription du manuscrit mentionne 
les versets 4 à 7 du chapitre 16 qui décrivent le début de l’altercation entre Koré et Moïse, mais pas 
la in. Or l’inscription ne suit pas pour comprendre l’illustration, une connaissance approfondie 
de l’Ancien Testament est nécessaire.

Le folio 8r décrit l’ascension du prophète Élie (deuxième Livre des Rois). Le titre du texte de 
treize lignes, qui s’interrompt abruptement au milieu d’un verset de la Bible, mentionne le troi-
sième Livre des Rois, renouant ici avec l’usage – encore courant à la Renaissance – de compter les 
Livres de Samuel avec les Livres des Rois. La composition est une fois de plus tributaire de l’es-
tampe des Icônes de Holbein (ill. 23).

La Vision au temple du prophète Isaïe qui, contrairement à l’ordre de l’Ancien Testament déjà 
coutumier à l’époque, suit directement sur le folio 9r l’Ascension d’Élie, est un sujet inhabituel. La 
légende (Is. 1:1-3) fait exclusivement référence au prophète. Elle est sans rapport avec la vision, 
abordée au sixième chapitre seulement. La qualité picturale de l’apparition – Dieu trônant dans 
les nuages au-dessus d’un temple ressemblant à un imposant bâtiment et le traitement minutieux 
des séraphins (Is. 5:1-7) – trouve un écho dans l’Apocalypse de saint Jean. Une fois encore, les 
Icônes de Holbein ont servi de modèle.

Alors que les deux cadrans solaires représentés ensuite (fol. 10r, Is. 38:8) tiennent aussi de 
Holbein, la Vocation du prophète Jérémie, au folio 14r, se base sur une illustration de Hans Sebald 
Beham (cf. Waterman). 

La vision des quatre bêtes de Daniel (fol. 12r, Dan. 7:1-7 – seuls les quatre premiers vers ac-
compagnent l’illustration –) est une fois encore d’ordre eschatologique. Tandis que les vents des 
points cardinaux soulent sur la mer, quatre animaux monstrueux sortent des lots. Ils incarnent 
quatre royaumes qui seront anéantis par un souverain mondial avant que le règne de ce dernier 
soit balayé par le royaume des cieux éternel. La miniature associe chacun des continents à l’une 
des bêtes, suivant cette fois l’illustration de la Bible de Luther (ill. 24).

La feuille suivante (fol. 13r), qui montre l’archange Gabriel interpréter la vision du bélier et du 
bouc devant Daniel (Dan. 8 :1-12, Dan. 8:1-4 seulement dans la légende), doit encore aux Icônes. 

Die Darstellung auf folio 6r darf gleichfalls als biblisches Urbild jener Prodigien gelten, die im 
zweiten Teil der Handschrift als Nahrungswunder aufgenommen wurden. Durch den im Buch 
Exodus (16,14-16) beschriebenen Mannaregen bewahrt Gott das Volk Israel vor dem Verhungern. 
Bei dem „Niederschlag“ handelt es sich um die sogenannte Mannalechte, eine essbare Krusten-
lechte, die der Wind verbreitet. Das Thema galt als Präiguration des Letzten Abendmahls und 
des Eucharistiesakraments und fand auch in protestantische Bildzyklen Eingang. Die Abbildung 
gründet auf einem Holzschnitt aus den um 1525/26 entworfenen Icones von Hans Holbein dem 
Jüngeren (Müller 1997, S. 285–286); von dieser Vorlage (Abb. 44) entstammen die igürlichen 
Motive, die man dann unter Berücksichtigung der veränderten Proportionen in die Bildland-
schaft eingefügt hat. 

Auf folio 7r blickt man auf die Gruppe um Moses und den als Priester gewandeten Aaron 
herab, vor deren Füßen die Erde aubricht und den rebellischen Korach und sein Gefolge ver-
schlingt. Von dort aus gleitet der Blick in den Hintergrund, in dem sich ein Fluss in mehreren 
Kurven durch die weite Landschaft schlängelt und ins Meer mündet; links schließt die Komposi-
tion mit einem Nadelbaum ab, dessen Maßstab die Distanz zum Hintergrund verdeutlicht. Dem 
Maler gelingt es, mit vergleichsweise einfachen Mitteln eindrucksvolle atmosphärische Efekte 
zu erzielen, die von einer tieferen Kenntnis der Tafelmalerei der Donauschule, Frankens und 
Schwabens zeugen (Abb. 22). Die Nebenszene rechts, in der Reiter von Himmelslammen ver-
nichtet werden, zeigt die Bestrafung der gelüchteten Anhänger des Leviten Korach und ist Teil 
der Geschichte des Korach. Das Ereignis wird im Buch Numeri behandelt, die Beischrift der 
Handschrift gibt die Verse 4 bis 7 von Kapitel 16 wieder, die allein den Beginn von Korachs Aus-
einandersetzung mit Moses beschreiben, nicht aber das Ende. Das Verständnis der Abbildung 
ergibt sich nicht unmittelbar aus der Lektüre der Beischrift, sondern setzt vielmehr nähere 
Kenntnisse des Alten Testaments voraus. 

Hieran schließt auf folio 8r die im 2. Kapitel des 2. Buchs der Könige beschriebene Himmel-
fahrt des Propheten Elia an; die Überschrift des dreizeiligen Textes, der mitten im Bibelvers ab-
bricht, spricht allerdings vom 3. Buch der Könige und knüpft dabei an die noch in der Renaissance 
geläuige Zählung an, in der beide Bücher Samuel zu den Büchern der Könige gerechnet wurden. 
Die Abbildung ist abermals von Holbeins Holzschnitt der Icones abhängig, der die Komposition 
vorwegnimmt (Abb. 23). 

Die Tempelvision des Propheten Jesaja, die auf folio 9r entgegen der damals schon üblichen 
Ordnung des Alten Testaments unmittelbar auf Elias Himmelfahrt folgt, ist ein ungewöhnliches 
Sujet. Die Bildunterschrift (Jes 1,1-3) bezieht sich ausschließlich auf den Propheten und hat kei-
nen Bezug zur Vision, die erst im 6. Kapitel beschrieben wird. Die Bildhaftigkeit der Erscheinung 
– mit der in den Wolken thronenden Gestalt Gottes über einem hier als Zentralbau aufgefassten 
Tempel und der ausführlichen Beschreibung der Seraphim ( Jes 6,1-7) – fand ihren Widerhall in 
der Johannesofenbarung. Als Vorlage wurde wiederum Holbeins Icones herangezogen. 

Während auch die folgende Darstellung der zwei Sonnenuhren (fol. 10r, Jes 38,8) auf Holbein 

Ill. 49

Illustrated broadsheet on hail in 
Dordrecht in 1552
Flugblatt über Hagel in Dordrecht  
im Jahr 1552
Feuillet illustré mentionnant une grêle  
à Dordrecht en l’année 1552
Zurich, Zentralbibliothek Graphische 
Sammlung, inv. ???

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



58 59

zurückgeht, gründet die auf folio 11r anschließende Berufung des Propheten Jeremia wiederum 
auf der entsprechenden Bibelillustration von Beham (siehe Waterman). 

Daniels Vision von den vier Tieren (Dan 7,1-7 – in der Beischrift sind die ersten vier Verse 
wiedergegeben; fol. 12r) ist erneut eine Endzeitvision. Während die vier Winde aus den vier Him-
melsrichtungen gegeneinander blasen, steigen vier monströse Tiere aus den Fluten auf. Sie ver-
körpern vier Weltreiche, die erst durch einen Weltenherrscher vernichtet werden, bis dessen 
Herrschaft dann durch das ewige Gottesreich überwunden werden wird. Die Darstellung verbin-
det die vier Kontinente mit einer der Bestien und folgt hierin diesmal der Illustration der Luth-
erbibel (Abb. 24). 

Die Darstellung des nächsten Blatts (fol. 13r), auf dem der Erzengel Gabriel dem Propheten 
Daniel dessen neuerliche Endzeitvision vom Widder und Ziegenbock deutet (Dan 8,1-12, in der 
Beischrift lediglich Dan 8,1-4), folgt erneut den Icones. Beim Kopieren der Vorlage unterläuft 
dem Maler jedoch ein Irrtum. Das auf Holbeins Darstellung geborstene Horn des Ziegenbocks 
(Dan 8,21 – 8,22) entgeht ihm, und jener Ziegenbock steht für das erste Königreich, dem vier 
weitere folgen werden. 

Mittelalterlichen Theologen galt die Geschichte von Jona und dem Wal als Präiguration von 
Tod und Auferstehung Christi. Der Text unterhalb der Darstellung auf folio 14r zitiert die 
Schlussverse des ersten und die Anfangsverse des zweiten Kapitels des Buches Jona, auf die sich 
im Hintergrund die Nebenszene bezieht. Die Hauptszene zeigt ein im dritten und vierten Kapitel 
beschriebenes Ereignis. Vor den Toren der Stadt Ninive ruht der Gott zürnende Jona unter ei-
nem Baum, während ein riesiger Kürbis über seinem Haupt wächst, um ihn vor der Sonne zu 
schützen. Während die Lutherbibel beide Ereignisse aus dem Leben des Jona in einem Simultan-
bild illustriert (Abb. 25), hatten sowohl Beham als auch Holbein in seinen auch hier als Vorlage 
dienenden Icones allein den Zorn des Jona abgebildet.

Holbeins Vision des Ezechiel (Abb. 9) ist auch die Vorlage für die Abbildung auf folio 15r, die 
im Wunderzeichenbuch unmittelbar an die Geschichte Jonas anschließt, obschon das Buch Eze-
chiel in zeitgenössischen Bibelausgaben vor den Büchern Daniels steht. Maßstab und Proportio-
nen werden an das Blattformat angepasst. Die Erscheinung Gottvaters wird gegenüber der Vor-
lage ebenso verkleinert wie die vier Lebewesen und das kugelförmige Feuerrad. Erneut erweist 
sich der Maler des Wunderzeichenbuches als ein außerordentlich talentierter Kolorist, der Feuer, 
Rauch und Wolken nuanciert gestaltet. Die Beischrift zitiert die ersten drei Verse des 1. Kapitels 
des Buches Ezechiel und fungiert als ein assoziativer Verweis auf die dargestellte Vision, die aus-
führlich in den späteren Versen beschrieben wird (Ez 1,4-28). Die Vision des Ezechiel beendet 
den Eingangsteil des Wunderzeichenbuches, der eine Auswahl von Gottesstrafen, Wundern und 
Visionen des Alten Testaments enthält. 

Ill. 44

Hans Holbein the Younger
Fall of Manna 
Mannaregen
La manne tombée du ciel
in: Historiarum veteris instrumenti 
icones ad vivum dilucida earumdem 
expositione, Lyons, 1538
Basel, Kupferstichkabinett

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



60 61

Le miniaturiste a toutefois commis une erreur en copiant le modèle. Il omet la corne brisée du 
bouc sur la représentation de Holbein (Dan. 8:21  ; 8:22) or ce dernier symbolise le premier 
royaume qui sera suivi de quatre autres. 

Pour les théologiens médiévaux, le récit de Jonas et de la baleine préigure la mort et la résur-
rection du Christ. La légende du folio 14r cite les derniers vers du premier chapitre et les premiers 
vers du second chapitre du Livre de Jonas qui se réfère à la scène secondaire illustrée à l’arrière-
plan. La scène principale montre un événement décrit dans le troisième et le quatrième chapitre. 
Irrité par l’attitude de Dieu, Jonas se repose sous un arbre aux portes de Ninive. Une courge gi-
gantesque pousse au-dessus de sa tête pour le protéger du soleil. Tandis que la Bible de Luther 
traite les deux événements de la vie de Jonas de manière simultanée (ill. 25), Beham et Holbein, 
dont les Icônes servent ici aussi de modèle, se sont contentés de représenter la colère de Jonas.

La Vision d’Ézéchiel par Holbein (ill. 9) sert aussi de modèle à la scène illustrée au folio 15r, 
qui suit directement l’histoire de Jonas dans le présent ouvrage, alors que le Livre d’Ézéchiel pré-
cède celui de Daniel dans les bibles éditées à l’époque. L’échelle et les proportions ont été adaptées 
aux dimensions de la feuille ; Dieu le père apparaît en plus petit, à l’instar des quatre créatures 
ailées et des deux roues imbriquées dans le feu. Une fois de plus, le peintre du Livre des miracles 
s’avère un coloriste de grand talent, capable de rendre les nuances du feu, de la fumée et des 
nuages. Le légende cite les trois premiers versets du premier chapitre du Livre d’Ézéchiel, et sert 
de référence à la vision décrite en détail aux versets suivants (Éz. 1:4-28). La Vision d’Ézéchiel clôt 
la première partie du Livre des miracles qui comprend une sélection de châtiments divins, de 
miracles et de visions extraits de l’Ancien Testament.

Les miracles, de l’Antiquité au milieu du xvie siècle 

La seconde partie du manuscrit rassemble 135 des 167 feuilles conservées et ofre des représen-
tations de miracles survenus depuis l’Antiquité jusqu’à l’époque où le livre a été réalisé, dans le 
courant du xvie siècle.

La représentation d’événements non-bibliques commence au folio 16r par une inondation qui 
eut lieu du vivant de Job. Un bœuf, jailli de la rivière sortie de son lit, serait monté vers le ciel avant 
de replonger dans les lots et des « gens simples d’esprit » l’auraient vénéré comme un dieu. Même 
si nous avons afaire ici aux cultes rendus à des animaux mentionnés dans l’Ancien Testament, 
l’événement représenté n’est pas biblique. Il s’inspire probablement de la Chronique universelle 
de Nuremberg (Liber chronicorum) de Hartmann Schedel, parue en 1493 (fol. 29r), ou bien du 
folio 17r tiré de la Chronique de 1531 de Sebastian Franck.

Les événements représentés aux folios 18r et 19r après une feuille intercalaire vierge sont issus 
de La guerre des Juifs (De bello Judaico) de Flavius Josèphe (ill. 26 ; cf. Waterman).

Les deux illustrations et les textes qui les accompagnent se réfèrent aux signes annonciateurs 

Die Wunderzeichen von der Antike bis in die Gegenwart

Der zweite Teil der Handschrift umfasst 135 der 167 erhaltenen Blätter und enthält Darstel-
lungen von Wunderzeichen, die von der Antike bis unmittelbar in die Entstehungszeit des Buches 
gegen Mitte des 16. Jahrhunderts reichen. 

Die nichtbiblischen Ereignisse setzen auf folio 16r mit einer Überschwemmung ein, die sich 
noch zu Lebzeiten von Hiob zutrug. Aus den Fluten des über die Ufer getretenen Flusses sei ein 
Ochse entstiegen, der gen Himmel aufgefahren und sodann wieder ins Wasser abgetaucht sei; 
„einfältige Leute“ hätten das Tier als Gott verehrt. Wenngleich es hier um die im Alten Testa-
ment erwähnten Tierkulte geht, wird kein biblisches Ereignis illustriert. Die Quelle ist wahr-
scheinlich Schedels Weltchronik von 1493 (fol. 29r) oder die Chronik von Sebastian Franck von 
1531 (fol. 17r). 

Die nach einem leeren Einlageblatt auf folio 18r und folio 19r dargestellten Ereignisse ent-
stammen der Schrift De bello Judaico des Flavius Josephus (Abb. 26; siehe Waterman). 

Beide Darstellungen und Beischriften beziehen sich auf die bei Flavius Josephus erwähnten 
Vorzeichen, welche der neunten Zerstörung Jerusalems vorausgingen. Penibel stellt der Maler die 
in Josephus’ Text erwähnten Einzelmotive dar: ein schwertähnlicher Stern über Jerusalem; ein 
Opferrind, das ein Lamm gebar; ein schweres Tor des inneren Tempelbezirks, das sich von selbst 
öfnete. Rind und Lamm werden dabei vor den Toren der Stadt Jerusalem dargestellt, über der 
ein feuriges Schwert prangt (fol. 18r). Auf dem folgenden Blatt (fol. 19r) erscheinen bewafnete 
Ritterheere in den Wolken über einer Stadt. Flavius Josephus zufolge war diese Erscheinung über 
allen Städten Judäas zu sehen, sodass die Silhouette nicht unbedingt Jerusalem zeigt.

Während diese beiden Ereignisse aus dem ersten nachchristlichen Jahrhundert datieren, so 
handelt es sich bei den nachfolgenden Geschehnissen um Begebenheiten aus dem Jahr 73 v. Chr. 
Folio 21r bildet das Vorzeichen gemeinsam mit dem daraus resultierenden Unheil ab. Aus der 
Beischrift geht hervor, dass Blut aus dem Brot quillt, welches die Männer während eines Mahles 
brechen. Das Blutwunder ist das Vorzeichen des auf der rechten Seite der Abbildung dargestell-
ten Hagelsturms, der tagelang wütete und die gesamte Ernte vernichtete. 

Blutwunder, Naturkatastrophen und Tierplagen (fol. 87r, 109r, 141r) wurden bereits im Alten 
Testament als Gottesstrafen verstanden und sind in der Handschrift prominente Kategorien von 
Zeichen. Kometen, Sonnen- und Mondinsternisse, Haloerscheinungen und Polarlichter galten 
schon in der Antike als Vorboten von Unheil und wurden noch während der Entstehung der 
Handschrift als Unglücksbringer gedeutet. 

Himmelserscheinungen 
Vor allem die Darstellungen von Himmelserscheinungen faszinieren den modernen Betrach-

ter, da sich in ihrer sorgfältig bildhaften Gestaltung ein geradezu naturwissenschaftliches Interes-
se manifestiert, das in die Zukunft weist und im Kontext von Vor- und Wunderzeichen merkwür-

Ill. 22

Matthias Gerung
Melancholia, 1558
Melancholia
Melancolia
Oil on panel, 88 x 68 cm (34 5/8 x 26 3/4 inches)
Karlsruhe, Kunsthalle



62 63

ayant précédé la neuvième destruction de Jérusalem mentionnée par Flavius Josèphe. Le peintre 
décrit avec une grande minutie les diférents motifs évoqués par l’historiographe : une étoile en 
forme d’épée au-dessus de Jérusalem, une vache amenée pour le sacriice, qui a donné le jour à un 
agneau, la lourde porte du temple intérieur qui s’ouvrit d’elle-même. Ici, la vache et l’agneau sont 
représentés aux portes de la ville au-dessus de laquelle un glaive de feu attire les regards. Sur la 
feuille suivante (fol. 19r), des troupes de chevaliers armés se proilent dans les nuages au-dessus de 
la ville. Flavius Josèphe avance que cette apparition était visible dans toutes les villes de Judée, ce 
qui signiie que la ville représentée n’est pas forcément Jérusalem.

Si les deux scènes décrivent des événements survenus au ier siècle ap. J.-C., les incidents qui 
suivent se sont déroulés en 73 av. J.-C. Sur le folio 21r, le présage est représenté avec le malheur qui 
en résulte. Le texte nous apprend que du sang suite du pain que les hommes rompent pendant le 
repas. Ce prodige annonce la tempête de grêle représentée à droite qui durera plusieurs jours et 
détruira toute la récolte.

Déjà considérés dans l’Ancien Testament comme un châtiment divin, les miracles sanglants, 
les catastrophes naturelles et les invasions d’animaux (fol. 87r, 109r, 141r) occupent une place émi-
nente dans le manuscrit. Les peuples de l’Antiquité croyaient que les comètes, les éclipses solaires 
et lunaires, les phénomènes lumineux comme les halos et les aurores boréales annonçaient des 
calamités. Ils étaient encore censés porter malheur à l’époque de la création du manuscrit. 

Phénomènes célestes
Les représentations de phénomènes célestes ont de quoi fasciner le lecteur d’aujourd’hui, tant 

leur minutie dénote un intérêt pour ainsi dire scientiique – un intérêt d’une part orienté vers 
l’avenir et d’autre part étrangement ambivalent dans le contexte des présages et des miracles.

Le folio 26r dépeint avec précision trois soleils. Ces derniers apparurent après le meurtre de 
César dans le ciel matinal rougeoyant de Rome et s’assemblèrent jusqu’à ne faire plus qu’un. Julius 
Obsequens rapporta ce prodige à la in du ive siècle ap. J.-C. dans son Liber prodigiorum (chapitre 
130), Schedel dans sa Chronique de Nuremberg (fol. 92v) et Franck dans sa Chronique de 1531 
(fol. 127v) – la légende s’inspirant directement de cette dernière.

La représentation de soleils secondaires générés par la réfraction de minuscules cristaux de 
glace dans l’air n’est pas unique (fol. 45r). Deux soleils fantômes observés en janvier 1520 dans le 
ciel de Vienne (fol. 102r, 106r) font partie d’une série de phénomènes célestes extraordinaires, 
observés en l’espace de quelques jours et quelques nuits au-dessus de Vienne (fol. 104r, 106r, 107r, 
cf. Fincel 1556, p. 68 et la contribution de Waterman ; ill. 5).

Les compositions en rapport avec les phénomènes de Vienne se caractérisent par des coloris 
fortement évocateurs, empreints de poésie, sans doute l’un des atouts artistiques majeurs du 
Livre des miracles. Des rehauts subtils de jaune et d’or dans les nuages restituent avec art le jeu de 
lumière de l’aurore et contrastent remarquablement avec le ciel bleu nuit sur lequel apparaissent 
les aurores boréales et les auréoles entourant le soleil.

dig zwiespältig wirkt. 
Präzise werden auf folio 26r drei Sonnen dargestellt, die nach der Ermordung Cäsars am ge-

röteten Morgenhimmel von Rom erschienen und sich zu einer einzigen Sonne zusammenzogen. 
Bereits Julius Obsequens berichtet in seinem Liber prodigiorum (Kapitel 130) von diesem Wun-
derzeichen, das auch in Schedels Weltchronik (fol. 92v) und Francks Chronik (fol. 127v) Eingang 
fand. Letzere scheint die direkte Textquelle zu sein. Wiederholt inden sich Abbildungen solcher 
durch Lichtbrechungen von winzigen Eiskristallen in der Luft erzeugten Nebensonnen (fol. 45r). 
Die beiden Phantomsonnen, die im Januar 1520 am Himmel über Wien erschienen (fol. 102r, 
106r), gehörten dabei zu einer Reihe außergewöhnlicher Himmelsphänomene, die sich damals 
innerhalb weniger Tage und Nächte über Wien zeigten (fol. 104r, 106r, 107r; vgl. Fincel 1556, S. 68 
und Beitrag Waterman; Abb. 5). 

Die Darstellungen der Wiener Ereignisse zeichnen sich durch ihr stimmungsvolles Kolorit 
aus, das als die vielleicht bedeutendste künstlerische Eigenleistung innerhalb des Wunderzei-
chenbuchs gelten kann. Subtile Gelb- und Goldhöhungen in den Wolken bilden das Lichtspiel 
der Morgendämmerung efektvoll ab und formen einen markanten Kontrast zum tieblauen 
Nachthimmel, an dem Polarlichter und Sonnenaureolen erscheinen. 

Neben weiteren Phantomsonnen, die in Kombination mit anderen Himmelserscheinungen 
auftauchen (fol. 112r, 113r, 139r), wird auch das seltene Phänomen von Nebenmonden abgebildet 
(fol. 49r). Auf folio 62r tauchen drei Monde am Nachthimmel auf, der von einem Kometen 
durchzogen wird. Hier handelt es sich nicht um Nebenmonde, sondern um eine spezielle Ster-
nenkonstellation, die man für Monde hielt. Laut Beischrift erschienen im Jahr 1304 in „welschen 
Landen“ (Italien) über Monate hinweg um Mitternacht drei Monde. 

Das Wunderzeichenbuch berichtet oft von seltsamen Himmelsfärbungen, die Unheil nach 
sich ziehen. Ein blutroter Mond kündigt ein verheerendes Erdbeben in Italien an (fol. 39r), wobei 
mit minimalen Mitteln eine unwirklich düstere Stimmung erzeugt wird und sich die schwarze 
Trümmersilhouette deutlich vor dem dunklen Nachthimmel abzeichnet. Allein der Beischrift ist 
zu entnehmen, dass der rote Mond auf folio 147r eine Mondinsternis illustriert: „bei nacht ist ain 
insternus des mons gewessen das der mon gantz blutig sach.“

Mehrere Sonneninsternisse bekräftigen die verbreitete Vorstellung, dass Eklipsen Vorboten 
von Unglück seien (fol. 64r, 69r, 70r, 87r, 149r). Das auf folio 149r illustrierte Ereignis fand im 
Januar 1544 in Augsburg statt, wo kurz darauf das Wunderzeichenbuch entstand. Die Darstellung 
bleibt indes schematisch und scheint keineswegs auf der Erfahrung des Malers zu gründen. 

In die Handschrift sind ferner igürliche Erscheinungen am Firmament aufgenommen (Abb. 
47), die man während des 16. Jahrhunderts gesichtet hatte (fol. 124r, 126r, 134r, 144r, 150r, 157r). 
Flugblätter verbreiteten die Kunde von solchen Wolkenbildern, die Zeitgenossen als Zeichen be-
vorstehender Kriege begrifen. Wie im Falle der 1547 im Kanton Glarus, in der Schweiz gesichte-
ten Himmelserscheinung (fol. 157r) gehen die Illustrationen meist auf einschlägige Einblattholz-
schnitte zurück (Abb. 27).

Ill. 24

Workshop of Lucas Cranach
GB Daniel’s Dream
Daniels Traum
Le songe de Daniel
in: The Luther Bible, 1534, fol. XIIIIr  
Weimar, Herzogin Anna Amalia 
Bibliothek



64 65

Outre l’observation de soleils fantômes (fol. 112r, 113r, 139r), le peintre décrit d’autres phéno-
mènes astronomiques rares comme l’apparition de doubles ou triples lunes (fol. 49r). Le folio 62r 
présente trois lunes dans un ciel nocturne traversé par une comète. Il ne s’agit pas de lunes secon-
daires mais d’une constellation que l’on a prise pour des lunes. Le texte précise qu’en 1304 ap. J.-C. 
trois lunes apparurent vers minuit dans les « pays romans » (Welschland c’est-à-dire l’Italie) et que 
ce phénomène dura plusieurs mois.

Le Livre des miracles mentionne souvent l’observation d’un ciel aux couleurs étranges qui 
précède des calamités. Une lune sanglante annonce un terrible séisme en Italie (fol. 39r) – une 
atmosphère irréelle et sombre est ici générée avec des moyens très limités et les ruines noires se 
dessinent nettement dans la nuit. L’inscription nous apprend que la lune rouge représentée au 
folio 147r illustre une éclipse de lune : « Une éclipse de lune a eu lieu la nuit, qui a rendu la lune 
toute sanglante. »

Plusieurs éclipses solaires étayent l’idée répandue selon laquelle les éclipses seraient les signes 
avant-coureurs du malheur (fol. 64r, 69r, 70r, 87r, 149r). L’événement illustré sur le folio 149r a eu 
lieu en janvier 1544 à Augsbourg, ville où fut réalisé le Livre des miracles peu après. La représen-
tation reste toutefois schématique et ne semble pas du tout reposer sur l’expérience du peintre.

Le manuscrit accueille aussi des apparitions célestes iguratives observées au xvie siècle (fol. 
124r, 126r, 134r, 144r, 150r, 157r). Des feuillets imprimés propagent la nouvelle de ces manifesta-
tions annonciatrices de guerres pour les contemporains. Comme dans le cas du phénomène ob-
servé en 1547 dans le canton de Glaris en Suisse (fol. 157r), les illustrations reposent la plupart du 
temps sur de simples gravures sur bois se rapportant à l’événement (ill. 27).

Les comètes
Les comètes sont amplement représentées dans le présent manuscrit qui renferme d’ailleurs la 

plus vaste collection d’anciennes images de comètes aux côtés d’un livret (Massing 1977 ; ill. 28) 
illustré en Flandre vers 1587. Déjà durant l’Antiquité, ces phénomènes célestes étaient censés pro-
voquer un malheur de longue durée. Les humanistes orientés vers la Réforme aussi crurent à leur 
mauvais augure tandis le Moyen Âge voyait en elles un signe éminemment positif de la présence 
de dieu. Le manuscrit livre des apparitions de comètes sur pas moins de 26 pages (fol. 32r, 34r, 35r, 
37r, 46r, 50r, 58r, 61r, 62r, 64r, 65r, 67r, 74r, 79r, 83r, 92r, 100r, 101r, 110r, 120r, 121r, 122r, 125r, 128r, 
142r, 146r), et les illustrations sont tellement diverses qu’il est vain de chercher à les classer.

Le Livre des miracles contenait à l’origine d’autres représentations de comètes, puisque l’une 
des feuilles détachées du contexte initial montre aussi l’apparition imposante d’une boule de feu 
chevelue brandissant une épée (dans cette édition, la feuille a retrouvé son emplacement initial au 
folio 111r ; cf. Waterman ; cf. Falk 2005). Reprises à des gravures schématiques, rappelant plus ou 
moins les présages de Lycosthenes (ill.  29), les diverses représentations de comètes contenues 
dans le Livre des miracles doivent leur apparence aux textes transmis. Le météore qui fond sur la 
terre en 1007 (fol. 34r) est entouré de lammes, alors que l’apparition de 1173 (fol. 46r) prend 

Kometenbilder
Zahlreich sind Kometendarstellungen im Wunderzeichenbuch vertreten. Zusammen mit ei-

nem um 1587 in Flandern illustrierten Kometenbüchlein (Massing 1977; Abb. 28) enthält es die 
wohl umfangreichste frühe Sammlung von Kometenbildern. Schon der Antike galten diese Him-
melserscheinungen als regelrechte Unglücksbringer mit Jahre währender Wirkung. Diese düstere 
Haltung teilten reformatorisch gesinnte Humanisten, nachdem das Mittelalter Kometen durch-
aus positiv als Boten Gottes gedeutet hatte. Auf nicht weniger als 26 Blättern werden Komete-
nerscheinungen illustriert (fol. 32r, 34r, 35r, 37r, 46r, 50r, 58r, 61r, 62r, 64r,. 65r, 67r, 74r, 79r, 83r, 
92r, 100r, 101r, 110r, 120r, 121r, 122r, 125r, 128r, 142r, 146r), doch trotz der diferenzierten Abbil-
dungen sucht man Ansätze einer Klassiizierung vergeblich. Das Wunderzeichenbuch enthielt 
ursprünglich weitere Kometendarstellungen, denn eines der aus dem ursprünglichen Kontext 
ausgelösten Blätter zeigt ebenfalls die imposante Erscheinung eines geschweiften Lichtballs mit 
gezücktem Schwert (für unsere Ausgabe wurde das Blatt an seine ursprüngliche Stelle als folio 
111r eingebaut; siehe Waterman; vgl. Falk 2005).

Im Rückgrif auf schematische Kometenholzschnitte, denen man etwa in den Prodigienausga-
ben des Lycosthenes begegnet (Abb. 29), wird die Erscheinungsvielfalt im Wunderzeichenbuch 
vor allem auf Basis der Textüberlieferung visualisiert. Der auf die Erde stürzende Meteor des 
Jahres 1007 (fol. 34r) ist von Flammen umgeben, während die Erscheinung des Jahres 1173 (fol. 
46r) die Form eines feurigen Balkens erhält. Der Komet des Jahres 684 (in römischen Zifern, 
aber fälschlich mit 1184 in arabischen Zifern datiert; fol. 50r) über Rom wird als Vorbote eines 
gewaltigen und zerstörerischen Gewitters beschrieben, wie auch der Komet des Jahres 1300 (fol. 
61r) ist Vorbote eines Erdbebens in der Ewigen Stadt. 

Naturkatastrophen 
In einigen Illustrationen erscheinen Kometen zusammen mit verheerenden Desastern, die im 

Wunderzeichenbuch ebenfalls vertreten sind. Nicht immer sind die Quellen eindeutig zu identi-
izieren (siehe Waterman). Die Ereignisse auf folio 30r entstammen wohl Francks Chronik und 
umkreisen ein Erdbeben, das den Tempel in Jerusalem im Jahre 367 zerstörte. Historische Ge-
schehnisse liegen der Darstellung zugrunde, nämlich die Erdbeben im Mittelmeerraum, welche 
365 die Zerstörung Alexandrias sowie einen verheerenden Tsunami in Kleinasien zur Folge hat-
ten. Ein solches Ereignis beschreibt der syrische Theologe Theodoret von Cyrus (393–468) im 3. 
Buch seiner Historia ecclesiastica, das dem römischen Kaiser Julian gewidmet ist. Kaiser Julian ließ 
die von Konstantin dem Großen erbaute christliche Basilika abreißen, um an deren Stelle einen 
Tempel zu errichten. Bereits während des Baus zerstörte Gott das heidnische Bauwerk durch ein 
Erdbeben. 

Die Darstellung auf folio 30r gehört zu den eindrucksvollsten der Handschrift. Vor den Toren 
der am linken Bildrand im Widerschein des Feuers leuchtenden Stadtansicht trift das Flutwasser 
in hohen Wellen auf einen schmalen Landstreifen. Dahinter fällt der Blick auf eine überlutete 

Revelation of St John, with the present illustration being based in turn on Holbein’s treatment of 
the subject in his Icones. While the following picture of the two sundials (fol. 10r, Isaiah 38:8) also 
goes back to Holbein, the calling of the prophet Jeremiah on folio 11r is inspired by the corre-
sponding Bible illustration by Beham (see Waterman). 

Daniel’s vision of the four beasts (fol. 12r) is another reference to the end times (Dan. 7:1–7, 
the accompanying text here cites verses 1 to 4). While the four winds blow towards the centre 
from the four points of the compass, four monstrous beasts emerge out of the great sea. They 
embody four dominions that shall be vanquished by one king, whose own rule shall then be taken 
away and replaced by the everlasting kingdom of God. The artist has assigned each beast to one 
of the continents and thereby follows the illustration in the Luther Bible (ig. 24). 

On the next sheet (fol. 13r), which is again based on the Icones, the Archangel Gabriel inter-
prets the prophet Daniel’s second eschatological vision of a ram and a goat (Dan. 8:1–12; in the 
accompanying text, only Dan. 8:1–4). In copying his source, however, the artist has committed an 
oversight by missing out a highly signiicant detail in Holbein’s woodcut, namely he has failed to 
show the ram’s broken horn – the symbolic feature identifying the ram with the irst kingdom that 
four others will follow. 

Medieval theologians saw in the story of Jonah and the whale an Old Testament preiguration 
of the death and Resurrection of Christ. But although the text on folio 14r cites the end of Jonah 
1, which describes Jonah being swallowed by the whale, the event itself appears only as a subsidi-
ary scene taking place out at sea in the background. The main scene shows an episode related in 
chapters 3 and 4 in which Jonah, who is angry with God, is resting under a tree outside the gates 
of the city of Nineveh. God has made a giant gourd grow above his head in order to shade him 
from the sun. In the Luther Bible these two events from the life of Jonah are combined in a simul-
taneous picture (ig. 25), whereas Holbein’s Icones woodcut (once again a source here), like 
Beham’s, focused only upon Jonah’s anger. 

Holbein’s depiction of the Vision of Ezekiel (ig. 9) is also the basis of the illustration on folio 
15r, which in the Book of Miraculous Signs follows on directly from the story of Jonah, even 
though Ezekiel actually appeared before Daniel in contemporary Bible editions. The artist has 
modiied the scale and proportions of his source to the manuscript’s format, and the Majestas 
Domini, the four living creatures and the spherical wheel of ire are all smaller than in the original. 
In his nuanced treatment of the ire, smoke and clouds, the painter of the Book of Miraculous 
Signs once again shows himself to be an unusually talented colourist. The accompanying text 
cites the irst three verses of Ezekiel 1 and serves as an associative reference to the vision in ques-
tion, which is described in detail in the verses that follow (Ezek. 1:4–28). Ezekiel’s vision con-
cludes the irst part of the Book of Miraculous Signs, which contains a selection of divine punish-
ments, miracles and visions from the Old Testament. 

Ill. 25

Workshop of Lucas Cranach
Jonah and the Whale
Jona und der Wal
Jonas et la baleine
in: The Luther Bible, 1534, fol. XXXVr
Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek



66 67

Miraculous signs from Antiquity up to the present 

The second part of the manuscript comprises 135 of the 167 surviving sheets and contains 
representations of miraculous signs spanning a period from Antiquity right up to the middle of 
the 16th century and the years leading up to the book’s production. 

These non-biblical events begin on folio 16r with a lood that occurred during the lifetime of 
Job. An ox was alleged to have risen up out of the loodwaters of a river that had burst its banks, 
ascended all the way up to Heaven and then plunged back down into the water. This miraculous 
vision led ‘simple folk’ to venerate the animal as a god. Even if it makes reference to the animal 
worship mentioned in the Old Testament, the episode itself is not taken from the Bible but prob-
ably has its source in folio 29r of the Chronicle of the World by Hartmann Schedel, from 1493, or 
folio 17r of the 1531 chronicle by Sebastian Franck.

After a blank insert, the events represented on folios 18r and 19r are taken from De bello 
Judaico (The Jewish War) by Flavius Josephus (ig. 26 see Waterman). The two pictures and cap-
tions refer to signs and portents that preceded the ninth destruction of Jerusalem, which accord-
ing to Josephus included a star resembling a sword that appeared in the skies over Jerusalem, a 
sacriicial cow that gave birth to a lamb and a massively heavy gate in the inner temple that opened 
of its own accord. Folio 18r shows the cow and lamb outside the gates of the city, while a iery 
sword hangs resplendent overhead. On the following sheet (fol. 19r), armies of knights in armour 
appear in the clouds over a city. According to Josephus, this vision was seen above all the cities of 
Judaea, so that the view does not necessarily show Jerusalem.

After these two events, set in the irst century AD, we step back in time on the next two sheets 
to the year 73 BC. The illustration on folio 21r shows the miraculous sign on the left and the ensu-
ing calamity on the right. From the caption we learn that blood is issuing out of the bread the men 
have broken during their meal and this miraculous low of blood portends the hailstorm shown in 
the right half of the illustration, which raged for several days and destroyed the entire harvest. 

Blood miracles, natural catastrophes and plagues of animals (for the latter, see fols. 87r, 109r, 
141r) were understood as punishments from God even in Old Testament times and make up 
prominent categories of miraculous signs in the present manuscript. Comets, solar and lunar 
eclipses, haloes and polar lights had been considered heralds of disaster ever since Antiquity and 
even in the middle of the 16th century, when the manuscript was produced, were still thought to 
bring bad luck. 

Celestial apparitions
The illustrations of celestial apparitions are particularly fascinating for the modern viewer, 

since they manifest, in the vividness and care with which they are depicted, an almost scientiic 
interest that looks ahead to the future and which seems strangely contradictory in the context of 
portents and miraculous signs. 

Ill. 26

Master of the Munich Boccaccio
Zedechiah blinded and the Temple at Jerusalem  
destroyed by ire
Zedechias geblendet und der Tempelbrand in Jerusalem
Sédécias aveuglé et incendie du temple du Jérusalem
Bodycolour on parchment, 20.9 x 17.6 cm (8 � x 7 in.)
in: Flavius Josephus, Les Antiquités judaïques, Paris/Tours,  
c. 1415/1420–1470
Paris, Bibliothéque nationale de France, Ms fr 247, fol. 213v

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



68 69

l’aspect d’une poutre en feu. La comète observée à Rome en 684 (en chifres romains dans le texte, 
la date titrant le folio 50r, 1184 ap. J.-C., est erronée) est décrite comme le présage d’un violent 
orage dévastateur, tout comme la comète de 1300 (fol. 64r) qui annonce un tremblement de terre 
dans la Ville Éternelle.

Les catastrophes naturelles
Sur certaines illustrations, les comètes apparaissent aux côtés de catastrophes dévastatrices, 

également représentées dans le Livre des miracles. 
Il est parfois diicile d’identiier les sources (cf. Waterman). Les événements représentés sur 

le folio 30r proviennent sans doute de la Chronique de Franck et se rapportent à un tremblement 
de terre qui a détruit le temple de Jérusalem en 367 ap. J.-C. La représentation repose sur des faits 
historiques, en l’occurrence les séismes survenus en 365 ap. J.-C. dans le bassin méditerranéen qui 
provoquèrent la destruction d’Alexandrie et un raz-de-marée dévastateur en Asie mineure. Le 
théologien et historiographe syrien Théodoret de Cyr (393-468) mentionne un événement simi-
laire dans le troisième livre de son Histoire ecclésiastique (Historia ecclesiastica) dédiée à l’empereur 
romain Julien. Ce dernier it démolir la basilique chrétienne construite par Constantin le Grand 
pour y édiier un temple. Le bâtiment païen n’était pas encore achevé que Dieu l’anéantit par le 
truchement d’un tremblement de terre.

Le folio 30r comporte l’une des illustrations les plus impressionnantes de l’ouvrage. Aux 
portes d’une ville éclairée par les lammes, en bas à gauche de l’image, de grandes vagues s’abattent 
sur une mince bande de terre. Une plaine inondée lui succède, et, au fond, des villes sombrent dans 
les lots tandis qu’hommes et animaux tentent de gagner la terre ferme à la nage. Les arbres au 
premier plan donnent une idée expressive de la force de la tempête. À l’aide de hachures irrégu-
lières, le peintre génère l’impression d’une violente averse de pluie et de grêle. À gauche, une pluie 
de feu s’abat sur la ville dont les tours semblent se briser net sous l’efet du tremblement de terre. 
Un impressionnant couloir de feu et de fumée s’élève au-dessus des toits et teinte de rouge la 
montagne à l’arrière-plan.

Les tours qui s’écroulent sont un parfait indice de la force destructrice du séisme et la ville 
détruite illustrant les tremblements de terre de 1119 (fol. 39r) et de 1228 (fol. 52r) ressemble à une 
vision apocalyptique au clair de lune. En revanche, la description du séisme survenu en Espagne 
en 1357 (fol. 68r) est plutôt atypique : les ravages sont discrètement montrés de part et d’autre 
d’un rocher.

L’unique représentation d’éruption volcanique a été conçue de manière similaire. On voit le 
Vésuve en train de projeter une lave rougeoyante devant la ville de Naples en lammes (fol. 85r). 
Le titre date la catastrophe de l’année 1482. Le texte évoque la destruction de villes et de villages 
par des coulées de lave et mentionne parmi les victimes Pline l’Ancien, qui est efectivement mort 
en 79 av. J.-C. lors de l’éruption du Vésuve. Il est évident que le scribe s’est mépris en reprenant la 
date de la Chronique de Franck (fol. 270r), selon laquelle l’éruption aurait eu lieu en 82 av. J.-C. 

Ebene, in deren Hintergrund Städte im Wasser versinken und Mensch und Vieh sich schwim-
mend an Land zu retten suchen. Die Bäume vermitteln einen anschaulichen Eindruck von der 
Kraft des Sturms. Mit unregelmäßigen Schrafuren erzeugt der Maler den Eindruck gewaltiger 
Regen- und Hagelmassen. Links regnet Feuer auf die Stadt, deren Türme durch das Erbeben re-
gelrecht einknicken. Eine gewaltige Feuer- und Rauchsäule steigt über den Dächern auf und färbt 
das Gebirge im Hintergrund rot.

Eingeknickte Türme veranschaulichen stets die zerstörerische Kraft der Beben: Apokalyp-
tisch wirkt die zerstörte Stadt in einer in fahles Mondlicht getauchten Landschaft, die Erdbeben 
im Jahre 1119 (fol. 39r) und im Jahre 1228 (fol. 52r) illustriert. Eher untypisch ist die Abbildung 
eines Erdbebens in Spanien im Jahre 1357 (fol. 68r). Die Verheerungen werden links und rechts 
hinter einem Felsen sichtbar.

Die einzige Darstellung eines Vulkanausbruchs ist ähnlich aufgefasst: Der Vesuv schleudert 
feuriges Magma aus, und im Hintergrund erkennt man das brennende Neapel (fol. 85r). Die 
Überschrift datiert das Ereignis auf das Jahr 1482. Der Text berichtet von der Zerstörung von 
Städten und Dörfern durch Lavaströme und zählt Plinius zu den Todesopfern, der tatsächlich 79 
v. Chr. beim Ausbruch des Vesuvs ums Leben kam. Ofensichtlich unterlief dem Schreiber hier 
ein Missverständnis, als er die entsprechende Angabe aus Francks Chronik von 1531 (fol. 270r) 
übernahm, derzufolge der Ausbruch im Jahr 82 v. Chr. stattfand. 

Häuig tauchen auch Überschwemmungen in der Handschrift auf. Oft erscheinen sie gemein-
sam mit anderen Wetterereignissen und Katastrophen im Bild (fol. 28r, 30r, 47r, 55r, 73r, 75r, 86r, 
116r, 118r, 119r). Fluten hatten verheerende Langzeitfolgen, da sie in weiten Gebieten die Ernte 
und das Vieh vernichteten und eine ernste Bedrohung für Menschen darstellten; außerdem galten 
sie als „Sündluten“, d.h. als Gottesstrafe par excellence. 

Um einen Eindruck von dem Ausmaß der Wassermassen zu vermitteln, zeigen die Abbildun-
gen ein weites Landschaftspanorama in Aufsicht. Berge, Wälder und Städte erscheinen wie Inseln 
inmitten der sich bis an den Horizont erstreckenden Fluten, in denen Menschen und Tiere sich 
verzweifelt schwimmend ans Ufer zu retten suchen. Mitunter gibt es Perspektivwechsel: Wird 
die Überschwemmung des Jahres 570 (in römischen Zifern, aber fälschlich mit 170 in arabischen 
Zifern datiert; fol. 28r) von einem hohen Standpunkt aus gesehen, so wird die Überlutung der 
Stadt Antiochia (fol. 47r) von einem nur geringfügig oberhalb der Horizontlinie liegenden Punkt 
aus wiedergegeben. 

Lakonisch wird die Überschwemmung der italienischen Flüsse Tiber und Po sowie der mit-
teleuropäischen Ströme Rhein und Donau ins Bild gesetzt, die laut Bildunterschrift im Novem-
ber 1480 – die mit roter Tinte aufgebrachte Jahreszahl 1482 ist ein Irrtum des Schreibers – statt-
fand (fol. 86r). Auf einer vom Wasser umspülten Landzunge stehen zwei entlaubte Bäume, 
während die Fluten beinahe das ganze Land bis an den Horizont überschwemmen. In der reißen-
den Strömung erkennt man winzige Figuren, die ihre Arme hilfesuchend aus dem Wasser 
recken. 

Ill. 47

Illustrated broadsheet on a celestial battle of 
three children which appeared in 1536
Flugblatt über eine Himmelsschlacht dreier 
Kinder im Jahr 1536
Feuillet illustré mentionnant un combat 
céleste de trois enfants apparu en 1536
Munich, Bayerische Staatsbibliothek, 
Einbl. V,58 m



70 71

Represented with great precision on folio 26r are three suns that, following the murder of 
Julius Caesar (100–44 BC), appeared in the reddish dawn sky above Rome and then merged to 
form a single sun. This miraculous sign was reported by Julius Obsequens in chapter 130 of his 
Liber prodigiorum (Book of Prodigious Phenomena) and was also included in Schedel’s Chronicle 
of the World (fol. 92v) and in Franck’s chronicle (1531, fol. 127v), which appears to be the direct 
source of the inscription. The appearance of mock suns, caused by refractions of light passing 
through tiny ice crystals in the air, is likewise documented on folio 45r. The two mock suns that 
appeared over Vienna in January 1520 (fols. 102r, 106r) belonged to a series of unusual celestial 
phenomena that were observed in the skies above the city over several days and nights (fols. 104r, 
106r, 107r; cf. Fincel 1556, p. 68 and Waterman; ig. 5). 

From the point of view of quality and originality, the atmospheric handling of colour that 
distinguishes the illustrations of these Vienna events is perhaps the most important artistic 
achievement within the Book of Miraculous Signs. In these pages we ind a striking contrast be-
tween images of polar lights and solar aureoles set against a deep blue night sky, and illustrations 
in which subtle yellow and gold highlights in the clouds convey the play of light at sunrise to great 
efect. 

Together with further phantom suns seen in combination with other celestial apparitions 
(fols. 112r, 113r, 139r), the rare phenomenon of mock moons is also illustrated (fol. 49r). On folio 
62r three moons are shown in a night sky across which a comet is blazing. These are not mock 
moons but a particular constellation of stars that were mistaken for moons. According to the ac-
companying text, in 1304 three moons appeared around midnight for several months in “foreign 
lands” (welschen Landen = Italy).

The Book of Miraculous Signs carries many reports of unnatural colours seen in the skies be-
ing followed by catastrophe. A blood red moon, for example, announced a devastating earthquake 
in Italy (fol. 39r). In an illustration in which the artist has evoked an unnaturally sombre mood 
with minimal means, the black silhouette of the ruined town stands out clearly against the dark 
night sky. In the case of the red mood seen on folio 147r, it is only upon reading the caption that 
we discover it represents a lunar eclipse: “at night there was an eclipse of the moon, so that the 
whole moon looked like blood” (bei nacht ist ain insternus des mons gewessen das der mon gantz blutig 
sach). 

The widespread belief that eclipses were portents of disaster is relected in the manuscript’s 
inclusion of several solar eclipses (fols. 64r, 69r, 70r, 87r, 149r). The event illustrated on folio 149r 
was witnessed in January 1544 in Augsburg, where the Book of Miraculous Signs was produced 
only shortly afterwards. From the schematic nature of the illustration, however, it seems that the 
painter did not observe the eclipse at irst hand. 

The manuscript also includes igural apparitions that were sighted in the heavens in the 16th 
century (fols. 124r, 126r, 134r, 144r, 150r, 157r). Broadsheets carried reports of such cloud pictures, 
which were interpreted at the time as signs of imminent war. As in the case of folio 157r, which 

Ill. 27

Strange cloud phenomenon over  
the Sern valley, Glarus, on 22 July 1547
Merkwürdige Wolkenerscheinung  
über dem Glarner Sernftal am 22. Juli 1547
Étrange formation nuageuse au-dessus  
de la vallée du Sernf, Glaris, le 22 juillet 1547
Popular woodcut print, 1547 
Zurich, Zentralbibliothek Graphische 
Sammlung, inv. PAS II 1/31

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



72 73

Auf folio 118r wird indes eine Sturmlut abgebildet, die im November des Jahres 1530 die lä-
mische Küste heimsuchte. Der Maler fasst das Ereignis als regelrechte Wasserlandschaft auf: 
Menschen retten sich aus den Fluten auf Hügel, die aus den Wassermassen herausragen, oder er-
klimmen Bäume, um dem Ertrinken zu entgehen. Rechts ist eine im Wasser versunkene Stadt zu 
sehen, deren Türme eingestürzt sind. Der Beischrift zufolge ist hier die Stadt Vlissingen auf Wal-
cheren gemeint. Es handelt sich um die sogenannte Sint Felixvloed, die kurz nach Allerheiligen 
die Küsten von Flandern und Zeeland traf und nahezu 100.000 Todesopfer durch Ertrinken, 
Verhungern oder Seuchen forderte. 

Überschwemmungen, Sturmluten und Erdbeben werden im Wunderzeichenbuch regelmä-
ßig von Dauerregen, Schnee und Hagel begleitet (Abb. 49). Doch auch für sich genommen hatten 
extreme Wetterphänomene wie Hagel, S        chnee und Eis nicht selten Missernten, Hungersnöte 
und Seuchen zur Folge. Es inden sich gleich mehrere Hagelstürme (fol. 21r, 27r, 47r, 78r, 115r, 
171r) und Schneestürme (fol. 44r, 51r, 54r) in der Handschrift. Diese innovativen Wetterillustra-
tionen können zu den frühesten Beispielen in der deutschen Kunst gezählt werden. 

Auf zwei Blättern werden schwere Winterjahre und deren Folgen beschrieben. Drastisch 
setzt der Maler auf folio 42r einen harten Winter im Jahre 1126 ins Bild, der so kalt war, dass Krä-
hen am Himmel erfroren und zur Erde ielen. Während die Beschreibung des Winters im Jahre 
1234 (fol. 56r) ebenfalls von einer durch Frost und Kälte verursachten Hungersnot spricht, illust-
riert der Maler hier das Zufrieren der Wasserwege, auf denen nun Ochsenkarren fahren. Auf folio 
44r wird der heftige Schneefall, der im Jahre 1162 Mailand heimsuchte, dargestellt. Durch dichtes 
Schneegestöber hindurch ist in der Ferne die Silhouette der lombardischen Hauptstadt in einer 
schneebedeckten Ebene zu sehen. 

Blut- und Nahrungswunder 
Mehrere Blätter widmen sich der Schilderung von Blutwundern, die vor allem von protestan-

tischer Seite aufgrund der Prophezeiungen der Johannesofenbarung als Vorzeichen des bevor-
stehenden Weltuntergangs gedeutet wurden (fol. 21r, 28r, 36r, 38r, 51r, 54r, 71r, 81r, 119r, 167r). 
Gewässer, in denen sich Wasser plötzlich in Blut wandelt (fol. 36r), oder die Entdeckung einer 
blutigen Quelle (fol. 167r) werden gezeigt. Die meisten Darstellungen beziehen sich indes auf 
Blutregen, ein noch stets vorkommendes Naturphänomen, das auf der Verbreitung von rotgel-
bem Wüstensand in der Atmosphäre beruht und seit der Antike für Schrecken sorgte. Eine Vari-
ante des Blutregens bildet der seltene Blutschnee, der 1226 in der Steiermark (fol. 51r) und erneut 
1229 (fol. 54r) belegt und hier in Form stimmungsvoller Winterlandschaften abgebildet ist. 

Verwandt mit dem Phänomen des Blutregens ist der Brot- und Mannaregen, so wie er bereits 
im Alten Testament bezeugt ist (fol. 6r). Ein interessantes Beispiel ist die Darstellung des Korn-
regens, der am 23. März des Jahres 1550 in Klagenfurt niederging (fol. 166r). Die Handschrift 
greift einen Einblattholzschnitt auf, der 1550 in Nürnberg entstand und unter anderem in Straß-
burg kopiert wurde (Abb. 30).

depicts a celestial apparition seen in 1547 in Glarus, Switzerland, the illustrations usually go back 
to the popular prints through which such phenomena were publicised (ig. 27).

Comets
The pages of the Book of Miraculous Signs contain a great many comets. Together with an 

illustrated treatise on comets produced around 1587 in Flanders (Massing 1977; ig. 28), the man-
uscript contains probably the largest early collection of comet pictures. In Antiquity these celes-
tial apparitions were considered portents of serious misfortune lasting several years. Although 
this attitude changed in the Middle Ages, when comets were viewed in a positive light as mes-
sengers from God, Reformation-minded humanists subsequently returned to the gloomy inter-
pretation of comets as bringers of bad luck. Comets are illustrated on no fewer than 26 sheets 
(fols. 32r, 34r, 35r, 37r, 46r, 50r, 58r, 61r, 62r, 64r,. 65r, 67r, 74r, 79r, 83r, 92r, 100r, 101r, 110r, 120r, 
121r, 122r, 125r, 128r, 142r, 146r). Despite the diferentiated nature of these illustrations, however, 
we may search in vain for any attempt at scientiic classiication. 

The Book of Miraculous Signs originally contained further comet pictures, as evidenced by 
one of the sheets later detached from the manuscript, which shows a blazing ball of light and an 
unsheathed sword, accompanied by small tongues of lame and swords (for the present edition 
the plate has been inserted in its original position as folio 111r; see Waterman; cf. Falk 2005). 

In his endeavour to visualise the comets in the Book of Miraculous Signs in a variety of difer-
ent ways, the artist has drawn not only upon earlier, somewhat schematic woodcuts, some of 
which appeared in Lycosthenes’s book on Prodigies (ig. 29), but above all upon written accounts. 
The meteorite that fell to Earth in 1007 (fol. 34r) is surrounded by lames, while that in the year 
1173 takes the form of a iery shaft of light (fol. 46r). The comet seen over Rome in 684 (in Roman 
numerals, but incorrectly rubricated as 1184; fol. 50r) is described as being the harbinger of a huge 
and devastating storm, just as the comet of 1300 (fol. 61r) portends an earthquake in the Eternal 
City. 

Natural catastrophes 
In a number of illustrations, comets appear in conjunction with devastating natural disasters 

and these make up another category of prodigious events represented in the Book of Miraculous 
Signs. Direct sources for them cannot, however, always be clearly identiied. The events on folio 
30r are probably taken from the chronicle by Franck and relate to an earthquake that destroyed 
the Temple in Jerusalem in AD 367. Such an event is described by Syrian theologian Theodoret 
of Cyrus (393–468) in Book 3 of his Historia ecclesiastica, a volume devoted to the history of the 
early Christian Church under the Roman Emperor Julian. According to Theodoret, the pagan 
Julian ordered the Christian basilica built by Constantine the Great to be pulled down and a 
heathen temple to be erected in its place. Even before the new building was complete, God sent 
an earthquake to destroy it. Underlying this literary account is a historical event that took place 

Ill. 28

Treatise on Comets, Brussels (?), 1547
Kometentraktat, Brüssel 
Traité sur les comètes, Bruxelles 
Bodycolour on paper, 11.5 x 13.6 cm  
(4 1/2 x 5 3/8 inches)
London, The Warburg Institute Library, 
FMH 1290, fol. 27r

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



74 75

Le manuscrit présente aussi plusieurs inondations, souvent associées à d’autres phénomènes 
atmosphériques et catastrophes (fol. 28r, 30r, 47r, 55r, 73r, 75r, 86r, 116r, 118r, 119r). Elles avaient 
des conséquences désastreuses sur le long terme, puisqu’elles anéantissaient les récoltes et le bétail 
sur de vastes surfaces et qu’elles représentaient une menace sérieuse pour les êtres humains. Elles 
étaient en outre, à l’image du Déluge, considérées comme le châtiment divin par excellence.

Ain de bien montrer l’ampleur du sinistre, les illustrateurs veillent à déployer un vaste pay-
sage où montagnes, forêts et villes ressemblent à des îlots perdus au milieu des lots qui s’étendent 
à perte de vue et où hommes et animaux tentent désespérément de gagner la rive pour sauver leur 
vie. De temps en temps, la perspective change : l’inondation survenue en 570 ap. J.-C. (la date ti-
trant le fol. 28r, 170 ap. J.-C., est erronée) est observée d’une hauteur ; celle qui submerge la ville 
d’Antioche (fol. 47r) est rendue d’un point à peine plus élevé que la ligne d’horizon.

Le débordement du Tibre et du Po, en Italie, ainsi que du Rhin et du Danube, en Europe 
centrale, est mis en scène de manière épurée (fol. 86r). L’inondation a eu lieu en novembre 1480 
– l’année 1482 inscrite en lettres rouges par le copiste est une erreur. Deux arbres défeuillés se 
dressent sur une langue de terre entourée d’eau. Les lots ont englouti quasi tout le pays. Un cou-
rant violent entraîne avec lui de minuscules personnages en train de se noyer, agitant leurs bras 
hors de l’eau. Le folio 118r igure un raz-de-marée survenu en novembre 1530 sur la côte lamande. 
Le miniaturiste a élaboré un véritable paysage aquatique : des hommes gravissent des collines qui 
émergent des eaux ou grimpent aux arbres pour échapper à la noyade. À droite, une ville dont les 
tours s’efondrent s’enfonce dans les eaux. L’inscription indique qu’il s’agit de Flessingue sur l’île 
de Walcheren. Cette inondation, dite de la Saint Félix (Sint Felixvloed), ravagea les côtes de 
Flandre et de Zélande peu de temps après la Toussaint et causa près de 100 000 pertes – noyés, 
morts de faim et victimes d’épidémies. 

Dans le Livre des miracles, inondations, raz-de-marée et tremblements de terre s’accom-
pagnent régulièrement de pluie persistante, neige et grêle. Prises isolément du reste, ces intempé-
ries extrêmes comme la grêle, la neige et le gel causaient souvent de mauvaises récoltes, famines et 
épidémies. Le manuscrit renferme plusieurs illustrations de tempêtes de grêle (fol. 21r, 27r, 47r, 
78r, 115r, 171r) et de neige (fol. 44r, 51r, 54r) et ces représentations novatrices comptent parmi les 
plus anciens exemples du genre dans l’art allemand. 

Deux feuilles sont consacrées aux conséquences des hivers rigoureux. Le folio 42r illustre de 
manière dramatique l’hiver 1126 durant lequel l’air était si froid que les grues gelaient en plein vol 
avant de s’écraser au sol. Tandis que le texte décrivant l’hiver 1234 (fol. 56r) évoque aussi la famine 
causée par le gel et le froid, le peintre igure les voies luviales gelées où circulent alors des chars à 
bœufs. Le folio 44r décrit la violente chute de neige qui s’abattit sur Milan en 1162. À travers 
d’épais locons, le lecteur distingue au loin les contours de la capitale lombarde sur une plaine 
enneigée.

Missgeburten
Die Abbildungen auf den folia 88r, 90r, 97r, 117r, 133r, 145r und 158r zeigen tierische Missge-

burten und andere Missbildungen. Eine einzige ursprünglich zum Wunderzeichenbuch gehörige 
Darstellung einer menschlichen Missgeburt ist bekannt, die wohl auf folio 92r folgte. Diese Dar-
stellungen weichen durch ihren Figurenmaßstab von den übrigen Illustrationen der Handschrift 
ab und verzichten zudem auf eine farbige Gestaltung des Hintergrundes. Nahezu alle der im Ma-
nuskript abgebildeten Missgeburten gehen auf Vorlagen aus der Druckgraik zurück. Einblatt-
holzschnitte, aber auch Kupferstiche von Albrecht Dürer und Wenzel von Olmütz dienten als 
Motivquellen (siehe Waterman). Mehrfach werden zwei Missgeburten auf einem einzigen Blatt 
dargestellt und in einer zweispaltigen Beischrift erläutert. In der Beischrift der Darstellung eines 
tot geborenen Kalbes auf folio 117r wird Hans Burgkmair als Künstler genannt. Der Name kommt 
auch auf dem heute in Stuttgart beindlichen Blatt mit den siamesischen Zwillingen vor, die 1513 
auf dem Gut der Gräin Lodron, der Schwester des Kardinals Matthias Lang (1468–1540), in 
Kärnten zur Welt kamen (für unsere Ausgabe wurde das Blatt an seine ursprüngliche Stelle als 
folio 93r eingebaut). 

Gleich drei Motive, die jeweils auf Entwürfe von Heinrich Vogtherr den Älteren (1490–1556) 
zurückgehen und auf Flugblättern zirkulierten, werden auf folio 158r zusammengeführt. Eine von 
einem Schmarotzer befallene Weinrebe steht neben einem besonderen Weizenkorn, daneben 
wird das Wunder des Mädchens aus Roth beschrieben, das angeblich über mehrere Jahre die Nah-
rungsaufnahme verweigerte und von Spenden lebte – eine beliebte Form mittelalterlichen Sozi-
albetrugs (Abb. 31–33).

Die Ofenbarung des Johannes

Der Schlussteil des Wunderzeichenbuches widmet sich jenen Zeichen, die in der Ofenba-
rung des Johannes das Ende der Zeiten und das zweite Kommen Christi ankündigen. Das beson-
dere Interesse vor allem reformatorischer Theologen am Studium der Wunderzeichen hing mit 
deren Überzeugung zusammen, dass sie das Weltenende anzeigten. Unter dieser Prämisse müssen 
die Darstellungen der Apokalypse, in denen ja nun nochmals Feuerregen, Erdbeben, Über-
schwemmungen und andere Desaster vorkommen, eigentlich als zwangsläuige Konsequenz der 
Aufzeichnungen von Prodigien gelten, so wie sie in der Handschrift vorgenommen wurden. 

Auf heute noch 19 erhaltenen Blättern breitet die Handschrift die Endzeitvision des Johannes 
aus. Die Darstellungen lehnen sich an den 1539 in Frankfurt publizierten Zyklus Typi in apocalypsi 
Ioannis depicti des Hans Sebald Beham an, der seinerseits wiederum Dürers Apokalypse von 1497/98 
paraphrasiert (Abb. 50). Wie im Falle der alttestamentarischen Ereignisse liegt auch hier der we-
sentliche gestalterische Beitrag in der Anpassung der Bildvorlage an die veränderten Bildproporti-
onen der Handschrift sowie in der farbigen Gestaltung, die noch einmal das unerhörte koloristische 



76 77

in AD 365, namely an earthquake in the Mediterranean that caused the destruction of Alexandria 
and a devastating tidal wave in Asia Minor.

Whatever the case, the illustration on folio 30r is one of the most impressive in the entire 
manuscript. A city burns in a iery red glow on the left-hand edge of the picture as loodwaters 
beat in steep waves against a narrow strip of land before its gates. Extending of to the right is a 
looded plain, where further towns are disappearing beneath the water and people and animals 
are trying to swim back to the shore. The trees are dramatically bowed under the force of the 
storm and the painter has used irregular hatching to convey the impression of driving rain and 
hail. On the left, ire rains down on the city, some of whose towers have collapsed or begun to fall 
under the force of the earthquake. A huge column of ire and smoke rises above the rooftops and 
lends the mountains in the background a reddish hue.

Bent and broken towers recur throughout the Book of Miraculous Signs as a potent symbol 
of the destructive power of earth tremors. They can be seen in the illustrations of the two earth-
quakes of 1119 (fol. 39r) and 1228 (fol. 52r), each represented by a ruined city in a landscape bathed 
in pale moonlight, the whole presenting a distinctly apocalyptic air. Somewhat untypical is the 
illustration of an earthquake that occurred in 1357 in Spain (fol. 68r): the foreground is domi-
nated by a towering rock, beyond which we glimpse the ruins of the town and the devastation 
sufered by the landscape to the left and right.

The sole representation of a volcanic eruption is conceived in a similar fashion: Mount 
Vesuvius spews glowing magma into the sky in the foreground while Naples burns behind it (fol. 
85r). The caption dates the event to 1482, while the text speaks of the destruction of towns and 
villages by streams of lava and also names Pliny – who indeed lost his life during the eruption of 
Vesuvius in 79 BC – among the victims. The scribe has evidently misinterpreted his source at this 
point: he has based his information on Franck’s chronicle of 1531 (fol. 270r), according to which 
Vesuvius erupted in 82 BC. 

Floods are another type of natural disaster appearing regularly in the Book of Miraculous 
Signs and are often illustrated jointly with other weather events and catastrophes (fols. 28r, 30r, 
47r, 55r, 73r, 75r, 86r, 116r, 118r, 119r). Floods had devastating long-term consequences since they 
destroyed crops and livestock across wide swathes of the countryside and posed a serious threat 
to human life. Being associated with the biblical Deluge‚ they were also considered examples of 
divine retribution par excellence. 

In order to convey an impression of the vast scale of these loods, the illustrations show a 
panoramic landscape in bird’s-eye view. Mountains, forests and towns are dotted like islands 
amongst the loodwaters, which extend all the way to the horizon. People and animals can be seen 
desperately attempting to swim to safety. The perspective occasionally changes: while the inun-
dation of AD 570 (in Roman numerals, but incorrectly rubricated as 170; fol. 28r) is seen from a 
relatively high viewpoint, the lood that struck the city of Antioch (fol. 47r) is presented from a 
viewpoint only just above the horizon line. 

Ill. 29

Representation of miraculous signs, such as hurricanes, 
rain and hail storms, and earthquakes
Darstellung vom Wunderzeichen, wie Orkanwinde, 
Regen- und Hagelstürme, Erdbeben
Représentation de signes prodigieux tels des ouragans, des 
pluies torrentielles, des tempêtes de grêle et des séismes
in: Conrad Lycosthenes, Prodigiorum ac ostentorum 
chronicon, Basel, 1557, fol. 355r
Göttingen, Niedersächsische Staats- und 
Universitätsbibliothek

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



78 79

Averses miraculeuses
Plusieurs feuilles sont consacrées à la description de miracles sanglants qui, en raison des pro-

phéties de l’Apocalypse de saint Jean, ont surtout été interprétés par les protestants comme des 
signes de l’imminence de la in du monde (fol. 21r, 28r, 36r, 38r, 51r, 54r, 71r, 81r, 119r, 167r). On voit 
des eaux se muer subitement en sang (fol. 36r) ; on assiste à la découverte d’une source sanglante 
(fol. 167r). La plupart des représentations se rapportent toutefois aux averses de sang, un phéno-
mène naturel récurrent dû à la présence de sable rouge du désert dans l’atmosphère, pluie qui ef-
frayait les populations depuis l’Antiquité. Plus rare est la neige sanglante, repérée tout d’abord en 
1226 en Styrie (fol. 51r) puis en 1229 (54r). Elle prend ici la forme de paysages hivernaux empreints 
de poésie.

Les averses de pain ou de manne, déjà évoquées dans l’Ancien Testament (fol. 6r), sont appa-
rentées aux averses de sang. La représentation de la tempête de blé qui frappa Klagenfurt le 23 
mars 1550 (fol. 166r) retient l’attention. Le manuscrit reprend une xylographie réalisée en 1550 à 
Nuremberg et qui fut copiée, entre autres, à Strasbourg (ill. 30).

Monstruosités
Les folios 88r, 90r, 97r, 117r, 133r, 145r et 158r dépeignent des animaux monstrueux et diverses 

malformations. À notre connaissance, une seule représentation d’être humain diforme apparais-
sait à l’origine dans le Livre des miracles, sans doute après le folio 92r. Ces dessins difèrent des 
autres du fait de la proportion des personnages et de l’arrière-plan laissé vierge. Presque toutes les 
monstruosités du le Livre des miracles sont reprises d’estampes. Les motifs s’inspirent de gravures 
sur bois et sur cuivre d’Albrecht Dürer et de Wenzel von Olmütz (cf. Waterman). On remarque la 
présence répétée d’animaux monstrueux sur une seule feuille, l’illustration étant accompagnée 
d’un texte sur deux colonnes. L’inscription qui accompagne la représentation d’un veau mort-né 
sur le folio 117r mentionne Hans Burgkmair comme artiste. Son nom se retrouve sur la feuille 
conservée aujourd’hui à Stuttgart et qui montre des frères siamois nés en 1513 dans la propriété de 
la comtesse Lodron, sœur du cardinal Matthias Lang (1468-1540), en Carinthie (dans cette édi-
tion, la feuille a retrouvé son emplacement initial au folio 93r). 

Le folio 158r regroupe jusqu’à trois motifs tirés de dessins de Heinrich Vogtherr l’Ancien 
(1490–1556), qui circulaient sur des feuilles volantes. Une vigne infestée de parasites côtoie un 
grain de blé à l’aspect particulier. À côté se tient la ille de Roth dont on dit qu’elle cessa de s’ali-
menter plusieurs années durant, tout en vivant de dons – une forme appréciée de fraude sociale au 
Moyen Âge (ill. 31–33).

Gespür der Schöpfer der Wunderzeichenbuch-Darstellungen veranschaulicht. Die Abfolge der 
dargestellten Ereignisse folgt dem Beham’schen Apokalypsezyklus, lässt aber einige Passagen aus. 
Überraschend abrupt scheint das Manuskript die Darstellung der Ofenbarung mit dem Fall der 
Hure Babylon abzubrechen. 

Tatsächlich sind die in der Handschrift überlieferten Illustrationen der Apokalypse unvoll-
ständig. Mindestens vier weitere Darstellungen der Johannesofenbarung wurden am Ende der 
Handschrift herausgelöst; sie wurden 2005 bei Karl und Faber in München versteigert, ihr Ver-
bleib ist unbekannt (fol. 191r, 192r). Es handelt sich um vier Ereignisse, die am Schluss der Ofen-
barung stehen, darunter auch die Vision der zwölf Pforten, mit denen der Beham’sche Apokalyp-
senzyklus schließt. 

Datierung, Entstehungsort und Zuschreibung

Die Handschrift entstand Mitte des 16. Jahrhunderts und ist aufgrund des verwendeten Dia-
lektes in Süddeutschland zu lokalisieren. Der auf folio 171r abgebildete Hagelsturm, der die nie-
derländische Stadt Dordrecht 1552 heimsuchte, ist die jüngste der im Wunderzeichenbuch aufge-
nommenen Naturkatastrophen und steht unmittelbar vor dem letzten, den Ereignissen der 
Johannesofenbarung gewidmeten Teil des Manuskripts. 

1552 kann daher als terminus post quem für die Vollendung des Codex gelten, der freilich in Phasen 
verfertigt zu sein scheint. Dass die Beischriften der Bibelillustrationen auf dem Text von Luthers 
Bibel von 1545 basieren, spricht dafür, den Beginn der Arbeiten danach anzusetzen. Die Datierung 
der Blätter in die Zeit um 1550 wird durch die Analyse der Wasserzeichen bestätigt, die auch Hin-
weise auf den Entstehungsort liefert. Zwei Wasserzeichen kommen mehrfach in je zwei Varianten 
vor. Auf zwanzig Blättern beindet sich ein in einen Vierpass eingestelltes Wappenschild mit einem 
Kreuz über drei Bergkuppen. Das beinahe vier Zentimeter große Wasserzeichen (ähnlich Piccard 
154059/154082; Abb. 34) korrespondiert dabei mit Augsburger Urkunden aus der Zeit zwischen 
1539 und 1559 (Bower 2009, S. 26–27). 

53 Blätter der Handschrift zeigen ein kaum zwei Zentimeter großes Wasserzeichen mit einer 
Spinne auf einem Schild (ähnlich Piccard 42787, 42788, 42791, 42792; Abb. 35). Dieses Wasserzei-
chen ist Mitte des 16. Jahrhunderts auf Urkunden und Archivalien gängig, die in verschiedenen 
schwäbischen Städten wie Lauingen, Dillingen, Ulm und Augsburg entstanden (Falk 2005; Bower 
2009, S. 27). Auf zwei weiteren Blättern inden sich Fragmente eines Wasserzeichens (ein sechs-
zackiger Stern über einem Anker, ähnlich Piccard 119009), das in österreichischen und oberitali-
enischen Dokumenten des 16. Jahrhunderts auftaucht, aber auch in einem 1550 in Augsburg aus-
gestellten Dokument nachweisbar ist (vgl. Bower 2009). Bekräftigen die Wasserzeichen eine 
Entstehung in den Jahren um 1550, so suggerieren die Referenzurkunden, dass die Handschrift in 
Schwaben geschafen wurde. 

Ill. 30

A wondrous miracle that truly took place in Carinthia ... 
when grain fell  (like rain) on the 23rd day of March
Ein wunderbar[lich und warh]aft geschehen Wunderwerk 
wie inn Kernten …. an dem XXIII. Tag [Martij Korn von 
dem Himme]l (wie ein Regen) gefallen ist
Un miracle merveilleux et vraiment arrivé en Carinthie … 
le XXIIIe jour de mars du blé est tombé du ciel (comme de 
la pluie)
Popular woodcut print, Zurich 1547
Zurich, Zentralbibliothek Graphische Sammlung,  
inv. PAS II 2/23



80 81

L’Apocalypse de saint Jean

La dernière partie du Livre des miracles est consacrée aux signes annonçant la in des temps et 
le second avènement de Jésus-Christ dans l’Apocalypse de saint Jean. L’intérêt particulier démon-
tré par les théologiens réformistes pour l’étude des signes prodigieux va de pair avec leur convic-
tion qu’ils annonçaient la in du monde. Il découle de cette prémisse que les représentations de 
l’Apocalypse, avec ses averses de feu, tremblements de terre, inondations et autres catastrophes, 
doivent au fond être considérées comme la conséquence inévitable de la manifestation telle quelle 
de ces prodiges dans le manuscrit. 

La vision eschatologique de saint Jean s’étend aujourd’hui encore sur 19 pages dans le manus-
crit. Les illustrations s’appuient sur le cycle Typi in apocalypsi Ioannis depicti de Hans Sebald Be-
ham, publié en 1539 à Francfort, lequel paraphrase l’Apocalypse gravée sur bois par Dürer en 
1497/98. Tout comme pour les événements de l’Ancien Testament, la qualité artistique première 
réside dans l’adaptation du modèle aux nouvelles proportions et dans la mise en couleurs qui 
prouve une fois encore l’extraordinaire talent de l’enlumineur du Livre des miracles. Les événe-
ments illustrés se suivent comme dans le cycle de Beham, mais certains passages sont laissés de 
côté. La représentation de l’Apocalypse semble s’interrompre de manière étonnamment abrupte 
avec la chute de Babylone, la Grande Prostituée.

En fait les représentations de l’Apocalypse contenues dans le manuscrit sont incomplètes. Au 
moins quatre autres feuilles illustrant le dernier livre du Nouveau Testament ont été détachées à 
la in de l’ouvrage. Vendues aux enchères en 2005 à Munich chez Karl & Faber, on ignore leur lieu 
de conservation actuel (fol. 191r, 192r). Les quatre événements décrits se trouvent à la in de 
l’Apocalypse et la vision des douze portes qui clôt le cycle de Beham en fait partie.

Datation, lieu d’origine et attribution

Le manuscrit a vu le jour au milieu du xvie siècle, et le dialecte utilisé permet de le situer dans 
le sud de l’Allemagne. La tempête de grêle représentée au folio 171r, qui ravagea Dordrecht aux 
Pays-Bas en 1552, est la catastrophe naturelle la plus récente insérée dans le Livre des miracles. 
Elle est placée juste avant la dernière partie du manuscrit consacré aux événements relatés dans 
l’Apocalypse de saint Jean.

Le codex n’a donc pu être achevé qu’à partir de 1552, même s’il semble avoir été réalisé par 
périodes. Le fait que les textes accompagnant les illustrations reposent sur la Bible de Luther de 
1545 laisse penser que les travaux ont débuté après cette date. La datation des feuilles vers 1550 est 
conirmée par l’analyse des iligranes, qui livre aussi des indications sur le lieu d’origine. La pré-
sence de deux iligranes se répète sous deux variantes. D’une part, un écusson avec une croix au-
dessus de trois montagnes, placé dans un quadrilobe (20 feuilles de l’ouvrage). D’autre part un ili-
grane de près de quatre centimètres (semblable à Piccard 154059/154082 ; ill. 34) correspondant à 
des documents écrits à Augsbourg entre 1539 et 1559 (Bower 2009, p. 26–27). 53 pages du manus-

Bemerkenswert häuig werden Ereignisse beschrieben, die sich in Augsburg und Umgebung 
zutrugen (fol. 73r, 74r, 78r, 113r, 115r, 117r, 138r, 144r, 145r, 149r, 154r, 159r, 164r). Dies trift vor 
allem auf Geschehnisse zu, die sich zeitnah zur Entstehung der Handschrift ereigneten (fol. 113r 
und folgende). Auch darum liegt es nahe, den Ursprung der Handschrift in Augsburg zu vermu-
ten, einem im 16. Jahrhundert auf dem Gebiet der Wissenschaften und Künste führenden Zent-
rum in Süddeutschland.

Mehrere Indizien bestätigen diese Hypothese: So spricht die Beischrift einer Erscheinung 
von Nebensonnen im Jahre 1541 auf folio 139r davon, „man [habe] hie zu augspurg drey sonnen in 
driangel gesehen“, was den direkten Zusammenhang zwischen dem Text und dem abgebildeten 
Ereignis herstellt. Lediglich an drei weiteren Stellen taucht das Wort „hie/hier“ als Ortszusatz 
auf, und die Beschreibungen von Ereignissen in den Jahren 1542 (fol. 144r) und 1547 (fol. 159r) 
nehmen erneut explizit auf Augsburg Bezug. Auch auf folio 156r und folio 164r ist anlässlich von 
Himmelserscheinungen davon die Rede, dass diese „hie am hiemel“ gesehen worden seien, aller-
dings geht aus dem Text nicht hervor, wo die Ereignisse stattfanden. Im Kontext der Handschrift 
betrachtet ist freilich deutlich, dass „hie“ erneut Augsburg meint. 

Der Bezug zur schwäbischen Reichsstadt geht auch aus der Beschreibung zweier Missgebur-
ten des 16. Jahrhunderts hervor, die mit schwäbischen Orten wie Langweid, Donauwörth (fol. 
117r) und Dillingen (fol. 145r) in Verbindung gebracht werden. Die Entstehung der Handschrift 
in Augsburg kann erklären, warum ausgerechnet auf diesen beiden Blättern Künstler Erwähnung 
inden, die dort tätig waren oder von dort wesentliche Impulse empingen. Die auf folio 145r 
(Abb. 48) neben der Abbildung eines Mönchischs überlieferte Darstellung eines Kükens, das 
1543 mit Missbildungen zur Welt kam, geht der Beischrift zufolge auf eine Vorlage zurück, die 
vom Hofmaler des in Dillingen residierenden Augsburger Bischofs stammt. Möglicherweise war 
hiermit Bischof Christoph von Stadion (1478–1543) gemeint, der die Bischofsresidenz nach Dil-
lingen verlegt hatte. Vermutlich aber handelt es sich um Otto Truchsess von Waldburg (1514–
1573), der 1543 den Augsburger Bischofsthron bestieg und sich während seines 30-jährigen Epis-
kopats um die Förderung gegenreformatorischer Kunst in Schwaben bemühte. Wer indes 1543 als 
bischölicher Hofmaler fungierte und ob dieses Hofamt damals überhaupt bestand, ist fraglich. 

Auf folio 117r sind zwei missgestaltete Kreaturen auf einer einzigen Seite abgebildet. Eines 
der missgebildeten Kälber kam am 14. Januar 1529 in Langweid bei Augsburg tot zur Welt, das 
andere wurde 1532 nahe Donauwörth lebend geboren. Auch auf diesem Blatt taucht der Name 
eines Augsburger Künstlers auf. In Bezug auf das erste Tier heißt es in der Beischrift: „vnnd ich 
hanns Burckmair maler hab die haut vmb einen halben gulden kauft von einem biermenter [Per-
gamentmacher], der sie nur vmb vi kreuzter kauf hat“. Mit dieser auch formal bemerkenswerten 
Aussage – es ist die einzige Textpassage der gesamten Handschrift, in der die Ich-Form verwendet 
wird (abgesehen von fol. 118r, wo der Quellentext in der ersten Person verfasst ist) – wird das 
Wunderzeichenbuch mit dem Namen Burgkmair verknüpft. 

Bereits im Zusammenhang mit dem aus dem Buch heraus gelösten Blatt mit Vorder- und 

In folio 86r the swollen rivers of the Tiber and Po in Italy and the Rhine and Danube in cen-
tral Europe are condensed into a single picture, succinctly illustrating the widespread looding 
that occurred, according to the caption, in November 1480 (the year 1482 written in red ink is a 
mistake on the part of the scribe). Two trees that have lost most of their leaves rise up from a nar-
row strip of land surrounded by water in the foreground, while loods cover virtually the whole of 
the landscape right up to the distant horizon. Tiny igures are being swept along by the current, 
their arms raised in a plea for help. 

Folio 118r, meanwhile, shows the massive storm-tide that inundated the Flemish coast in 
November 1530. The painter has visualised the scene almost entirely as a waterscape, within 
which people are seeking refuge on two small hillocks rising above the waves or climbing trees to 
escape from drowning. A town lies half-submerged in water on the right, some of its towers 
snapped and broken. According to the accompanying text, it represents Vlissingen on the former 
island of Walcheren. The lood in question, which has since entered the history books as the Sint 
Felixvloed, struck the coast of Flanders and Zeeland in the irst week of November 1530 and ulti-
mately claimed almost 100,000 lives as a result of drowning, starvation and epidemics. 

Flash loods, storm tides and earthquakes are regularly accompanied in the Book of Miraculous 
Signs by lashing rain, snow and hail. But it was not uncommon for extreme meteorological phe-
nomena such as hail, snow and ice to devastate crops and lead to famine and epidemics in their 
own right. The manuscript contains several hailstorms (fols. 21r, 27r, 47r, 78r, 115r, 171r) and 
snowstorms (fols. 44r, 51r, 54r). These innovative illustrations of the weather number among the 
earliest of their kind in German art. 

Two sheets document particularly severe winters and their consequences. On folio 42r the 
artist conveys a drastic impression of the harsh winter of 1126, when temperatures plunged so low 
that crows were seen to freeze in mid-light and fall to the earth. Although the caption on folio 
56r likewise speaks of a famine caused by frost and cold in the winter of 1234, the artist has here 
illustrated the freezing of the waterways, along which only an ox and cart are making their way. 
On folio 44r the heavy snow that fell on Milan in 1162 is depicted. The capital of Lombardy is 
silhouetted in the distance on the far side of a plain blanketed in snow, as thick lurries continue 
to fall. 

Blood and food miracles
Several pages of the manuscript are devoted to blood miracles, which in the Protestant sphere, 

in particular, were interpreted on the basis of prophesies in Revelation to signify the imminent 
ending of the world (fols. 21r, 28r, 36r, 38r, 51r, 54r, 71r, 81r, 119r, 167r). Waters that suddenly turn 
into blood (fol. 36r) or the discovery of a spring of blood (fol. 167r) are both depicted here. The 
majority, however, concern blood rain, a natural phenomenon greeted with terror ever since 
Antiquity and which is still seen today — it occurs when ine, reddish-yellow particles of desert 
sand, whipped up by storms and suspended in the air, fall back to earth as part of a rain shower. A 

3 nebeneinander, fol. 158

Ill. 50

The sea monster and the beast with the lamb’s horn
Das Meerungeheuer und die Bestie mit den Hörnern 
wie ein Lamm
La créature marine et la bête à la corne d’agneau
in : Hans Sebald Beham, Typi in apocalypsi Ioannis 
depicti vt clarivs vaticinia Ioannis intelligi possint, 
Frankfurt on the Main, 1539, fol. C2r
Munich, Bayerische Staatsbibliothek

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



82 83

crit possèdent un iligrane d’à peine deux centimètres montrant une araignée sur un écu (sem-
blable à Piccard 42787, 42788, 42791, 42792 ; ill. 35), iligrane répandu au milieu du xvie siècle sur 
des documents et des pièces d’archives en provenance de villes de Souabe telles Lauingen, Dillin-
gen, Ulm et Augsbourg (Falk 2005 ; Bower 2009, p. 27).

On observe sur deux autres feuilles les fragments d’un iligrane composé d’une étoile à six 
branches au-dessus d’une ancre (semblable à Piccard 119009), que l’on retrouve dans des docu-
ments provenant d’Autriche et d’Italie du nord au xvie siècle, mais également dans un document 
délivré en 1550 à Augsbourg (cf. Bower 2009). Si les iligranes conirment l’idée d’une origine si-
tuée autour de l’an 1500, les documents de référence suggèrent que le manuscrit a été créé en 
Souabe.

Il est notable que les événements dépeints se rapportent à Augsbourg et à ses alentours (fol. 
73r, 74r, 78r, 113r, 115r, 117r, 138r, 144r, 145r, 149r, 154r, 159r, 164r). Et notamment à des incidents 
survenus à l’époque de la genèse du manuscrit (fol. 113r et suivants). De ce fait, il convient aussi de 
supposer que le manuscrit a vu le jour à Augsbourg, centre de premier plan au xvie siècle dans le 
domaine des sciences et des arts dans le sud de l’Allemagne.

Plusieurs indices viennent conirmer cette hypothèse. Ainsi, le texte accompagnant l’appari-
tion de trois soleils en 1541 sur le folio 139r dit : « on [aurait] vu ici à Augsbourg trois soleils en 
triangle », ce qui suggère une relation directe entre le texte et l’événement représenté. L’ajout du 
mot « ici » à trois autres endroits seulement, et les descriptions d’événements survenus en 1542 
(fol. 144r) et 1547 (fol. 159r) se réfèrent de nouveau explicitement à Augsbourg. Sur les folios 156r 
et 164r, il est aussi mentionné à propos de phénomènes observés, qu’ils ont été vus « ici dans le 
ciel », sans que le texte indique le lieu où les événements se sont produits. Au vu du contexte, il est 
cependant clair qu’« ici » désigne de nouveau Augsbourg.

La référence à cette capitale culturelle et inancière ressort aussi de la description de deux 
monstruosités apparues au xvie siècle et mises en relation avec des localités de Souabe comme 
Langweid, Donauwörth (fol. 117r) et Dillingen (fol. 145r). Localiser la réalisation du manuscrit à 
Augsbourg permet d’expliquer pourquoi ces deux feuilles mentionnent justement des artistes 
actifs dans cette ville ou des artistes fondamentalement inluencés par cette ville. Selon le texte 
accompagnateur, la représentation sur le folio 145r, à côté de celle d’une créature mi-moine mi-
poisson, d’un poussin malformé venu au monde en 1543, est basée sur un modèle provenant du 
peintre de cour de l’évêque d’Augsbourg résidant à Dillingen. Il pourrait s’agir de l’évêque Chris-
toph von Stadion (1478-1543) qui avait transféré la résidence épiscopale à Dillingen, mais tout 
aussi probablement d’Otto Truchness von Waldburg (1514-1573) nommé évêque à Augsbourg en 
1543 et qui, durant les 30 années de son épiscopat, s’est attaché à promouvoir l’art de la Contre-
Réforme en Souabe. On ignore qui était peintre à la cour épiscopale en 1543 – si tant est que cette 
charge ait existé à l’époque.

Le folio 117r regroupe sur une même page deux créatures monstrueuses. Un veau mort-né le 
14 janvier 1529 à Langweid près d’Augsbourg, un autre qui survécut à sa propre naissance en 1532 

Rückenansicht siamesischer Zwillinge aus dem Jahre 1513 war von einem Hans Burgkmair die 
Rede, auf dessen Vorlage die Abbildung beruht (siehe oben, Falk 2005, fol. 93r). Hans Burgkmair 
der Ältere, der berühmte Augsburger Künstler, der unter anderem mit Entwürfen für den Tri-
umphzug Kaiser Maximilians betraut worden war und mit Hans Holbein dem Älteren (um 1465–
1524) die Basilikabilder für das Augsburger Dominikanerkloster schuf (Krause 2002, S. 290f.), ist 
als Schöpfer der ja erst Jahrzehnte nach seinem Tod entstandenen Handschrift auszuschließen. 

Vermutlich handelt es sich bei dem auf folio 117r erwähnten Maler um dessen Sohn Hans 
Burgkmair den Jüngeren, der am 15. Oktober 1531 oiziell in die Augsburger Malerzunft aufge-
nommen wurde und die Werkstatt des damals verstorbenen Vaters übernahm. Seine Ausbildung 
hatte er im väterlichen Atelier durchlaufen, in dem er nach der Lehrzeit beschäftigt blieb. Zu den 
wenigen beurkundeten Arbeiten zählen zwölf Wappenmalereien, die er für die Totenfeier Kaiser 
Maximilians schuf, sowie seine Beteiligung an den Dekorationen der Trauerfeierlichkeiten für 
Kaiser Karl V. im Jahre 1559; daneben sind von ihm einige mit dem Monogramm HB bezeichnete 
Zeichnungen und Graiken bekannt. Ansonsten liegt sein Wirken im Dunkeln, Urkunden bezeu-
gen mitunter prekäre wirtschaftliche Verhältnisse (vgl. Selig 1997, S. 217–218; Seidl 2012, S. 22–
28). Da er 1536, 1548, 1549 und 1559 Lehrlinge aufnahm, dürfte seine Werkstatt trotz der schwie-
rigen Periode zwischen dem protestantischen Bildersturm im Jahre 1537 und der Verkündung des 
Augsburger Religionsfrieden im Jahre 1555 loriert haben.

Die ihm zugeschriebenen Holzschnitte, Radierungen und Zeichnungen sind entweder unmit-
telbar vom Schafen und von Vorlagen des Vaters abhängig oder werden als künstlerisch wie tech-
nisch minder versiert eingestuft. In gleich mehreren Fassungen sind Turnierbücher mit Illustrati-
onen von seiner Hand überliefert, die er auf Grundlage der väterlichen Vorzeichnungen für den 
Triumphzug Kaiser Maximilians I. (Wien 2012) anfertigte. Das älteste dieser Turnierbücher 
(München, Staatliche Graphische Sammlung) gilt als eine von Vater und Sohn gemeinsam ausge-
führte Handschrift für Herzog Wilhelm IV. von Bayern (1493–1550). Eng verwandt ist ein zweites 
Turnierbuch (Bayerische Staatsbibliothek, Cod. Icon 403), das verm utlich im folgenden Jahr-
zehnt entstand und daher wohl integral dem jüngeren Burgkmair zuzuweisen ist (Abb. 36, 37). 
Durch Signatur als sein Werk beglaubigt ist der letzte, 1553 datierte Abschnitt eines dreiteiligen, 
partiell wiederum von der Triumphzugsfolge abhängiges Turnierbuch in Sigmaringen (Hobib-
liothek, HS 63), das um die Mitte des 16. Jahrhunderts entstand (Reuter 2010; Seidl 2012). Die 
mit Deckfarben kolorierten Federzeichnungen zeigen ein beeindruckendes Gespür für Farbge-
bung und zeugen von der souveränen Beherrschung der Gouachetechnik, ähnlich wie die Illust-
rationen des Wunderzeichenbuches. Insbesondere die nuancierte Applikation von Gold und Sil-
ber in den Turnierbuchillustrationen erinnert an die behutsam in Gold und Silber angebrachten 
Glanzlichter auf den Kometenillustrationen der Handschrift. 

Auch die Eisenradierungen des Ernwertes Geschlechter Buch Der löblichen deß Heiligen Reichs 
Statt Augspurg Patricorium werden großenteils dem jüngeren Burgkmair zugeschrieben. Wie man 
dem Frontispiz der ursprünglich für 1545 geplanten Ausgabe entnimmt, stammen die Radierun-



84 85

près de Donauwörth. La feuille mentionne le nom d’un artiste d’Augsbourg : le texte se référant 
au premier animal dit en efet « Et moi, Hans Burgkmair, en achetai la peau pour un demi-lorin 
à un parcheminier, qui ne l’avait achetée que 6 kreuzer. » Cette indication marquante sur le plan 
formel – c’est le seul passage du manuscrit rédigé à la première personne (outre la légende du folio 
118r, tirée d’une publication) – associe le Livre des miracles au nom de Hans Burgkmair. La feuille 
volante de 1513 montrant les frères siamois de face et de dos, mentionnait déjà un Hans Burgkmair 
qui aurait fourni le modèle de l’illustration (voir ci-dessus, Falk 2005, fol. 93r). Or, comme le ma-
nuscrit a été réalisé des décennies après sa mort, le célèbre artiste augsbourgeois Hans Burgkmair 
l’Ancien qui assura la réalisation de dessins pour le cortège triomphal de l’empereur Maximilien et 
qui créa avec Hans Holbein l’Ancien (vers 1465-1524) le cycle des basiliques de Rome pour les 
dominicaines du couvent de sainte Catherine à Augsbourg (Krause 2002, pp. 290) ne peut l’avoir 
créé.

Le peintre évoqué au folio 117r est sans doute son ils Hans Burgkmair le Jeune qui intégra 
oiciellement la guilde des peintres d’Augsbourg le 15  octobre 1531 et reprit l’atelier paternel. 
Formé dans cet atelier, il continua d’y travailler après son apprentissage. Douze peintures d’ar-
moiries créées pour les funérailles de l’empereur Maximilien et des décorations réalisées pour la 
cérémonie mortuaire de Charles Quint en 1559 font partie de ses rares travaux documentés ; on 
connaît aussi quelques dessins et gravures signés de son monogramme HB. Sinon, ses activités 
restent obscures, des documents témoignent parfois d’une situation économique précaire (cf. 
Selig 1997, p. 217–218 ; Seidl 2012, p. 22–28). La présence d’apprentis dans son atelier en 1536, 1548, 
1549 et en 1559 montre néanmoins que son atelier a dû prospérer malgré l’austérité des temps, 
entre les destructions iconoclastes protestantes en 1537 et l’annonce de la Paix d’Augsbourg en 
1555. 

Les gravures sur bois et sur métal et les dessins qui lui sont attribués reposent directement sur 
des créations et des modèles de son père ou sont classées dans la catégorie des œuvres mineures, 
aussi bien sur le plan technique qu’artistique. Plusieurs versions de livres des tournois illustrés de 
sa main nous sont parvenues. Il les a réalisés à partir de dessins créés par son père pour la Marche 
triomphale de l’empereur Maximilien ier (Vienne 2012). Le plus ancien de ces ouvrages (Munich, 
Staatliche Graphische Sammlung) est considéré comme un manuscrit ayant été exécuté par le 
père et le ils pour le duc Guillaume iv de Bavière (1493-1550). Un second Livre des tournois 
(Bayerische Staatsbibliothek, Cod. Icon 403), probablement réalisé au cours de la décennie sui-
vante et qu’il faut donc attribuer intégralement à Hans Burgkmair le Jeune, lui est étroitement 
apparenté (ill. 36–37). La dernière section d’un Livre des tournois en trois parties conservé à Sig-
maringen (Hobibliothek, HS 63), réalisé vers le milieu du xvie siècle (Reuter 2010 ; Seidl 2012) 
et qui dépend une fois encore partiellement de la série de la Marche triomphale, est authentiiée 
par sa signature et datée de 1553. Les dessins à la plume coloriés à la gouache témoignent d’un sens 
impressionnant de la couleur et de sa maîtrise de la technique de la gouache ; ils rappellent les il-
lustrations du Livre des miracles. L’application nuancée d’or et d’argent sur les enluminures du 

gen von Hans Burgkmair und Heinrich Vogtherr, wobei man sowohl an Heinrich Vogtherr den 
Älteren als an dessen Sohn (1513–1568) dachte (Falk in Augsburg 2011, S. 190–192; Seidl 2012). 
Ein 2010 an die Stuttgarter Staatsgalerie restituierter Sammelband mit 44 Federzeichnungen 
und 53 Probedrucken des Augsburger Geschlechterbuchs enthält eigenhändige Arbeiten Burgk-
mairs (vgl. Seidl 2012). Die Entwürfe entstanden, nachdem 1538 die Anzahl der Patrizier- und 
Adelsfamilien in Augsburg erhöht worden war, die an der politischen Gestaltung der städtischen 
Geschicke teilhaben durften (Geschlechtervermehrung). Sie liefern aufgrund ihres ausschließ-
lich zeichnerischen Charakters allerdings keine stilistischen Anhaltspunkte, mit denen sich die 
malerisch-atmosphärisch aufgefassten Illustrationen des Wunderzeichenbuches vergleichen 
ließen. 

Freilich lässt die Kooperation zwischen dem jüngeren Burgkmair und Vogtherr auhorchen, 
denn auch das Wunderzeichenbuch enthält Abbildungen, die auf Entwürfe von Heinrich 
Vogtherr den Älteren zurückgehen. So wurden die drei Motive auf folio 158r Einblattholzschnit-
ten entnommen, die nach Vorlagen des aus Dillingen stammenden Künstlers produziert worden 
waren (Abb. 31–33). Dass die innerhalb der Handschrift einzigartige Kombination von drei Moti-
ven auf einem einzigen Blatt zugleich auf einen einzigen Künstler zurückgeführt werden kann, der 
noch dazu aus Schwaben stammt, wirft Fragen in Bezug auf eine etwaige Beteiligung Heinrich 
Vogtherrs des Älteren an den Illustrationen der Handschrift auf. 

Der 1490 in Dillingen geborene Künstler, der dort die Lateinschule besuchte und anschließend 
in Augsburg zum Maler ausgebildet wurde, war der Sohn eines Wund- und Augenarztes und 
durchlief selbst eine äußerst wechselvolle Karriere als Maler, Entwerfer, Verleger und Augenarzt. 
Sie führte ihn über Erfurt (1510), Leipzig (1514), Augsburg (1518) und Wimpfen am Neckar (1522) 
nach Straßburg, wo er 1526 das Bürgerrecht erwarb. Zwischen 1536 und 1540 betrieb Vogtherr, der 
bereits zuvor als Entwerfer von Holzschnitten regen Kontakt zu Verlegern in Augsburg und Basel 
unterhalten hatte, in Straßburg eine eigene Presse, in der er 1537 das erste gedruckte Musterbuch 
veröfentlichte. Auf insgesamt 700 Abbildungen illustrierte das Kunstbüchlein u. a. Vorbilder für 
Gesichter, Hände, Hieb- und Stichwafen, Rüstungen, Ornamente (Abb. 38, 39). Entworfen hatte 
sie der ältere Vogtherr gemeinsam mit seinem Sohn Heinrich, dessen Porträtmedaillon neben dem 
des Vaters auf dem Titelblatt des Kunstbüchleins erschien (Abb. 40). Aufgrund inanzieller Prob-
leme schloss die Presse 1540, und der nicht zuletzt durch die Reformation bedingte Mangel an 
Aufträgen führte dazu, dass der jüngere Vogtherr die väterliche Werkstatt im folgenden Jahr ver-
ließ und nach Augsburg zog, wo er sich Ende März 1541 als Freimeister niederließ. 

Heinrich Vogtherr der Ältere reiste 1542 von Straßburg zum Reichstag nach Speyer und so-
dann nach Augsburg, um dort für einige Monate bei seinem Sohn zu verbleiben. Die Reise führte 
ihn 1543 über Basel nach Zürich, wo er als Illustrator wirkte. Ein letzter Aufenthalt in Augsburg 
erfolgte während des dortigen Reichstags von 1547/48. Womöglich mit Aussicht auf eine Anstel-
lung am Hofe Ferdinands I. zog Vogtherr am Ende seines Lebens nach Wien, wo er bis zu seinem 
Tode als Künstler und Augenarzt tätig war. 

rare variant of blood rain is the blood snow witnessed in Styria in 1226 (fol. 51r) and again in 1229 
(fol. 54r) and which is here illustrated in the form of atmospheric wintry landscapes. 

Related to blood rain are showers of bread and manna, such as the episode described in the 
Old Testament (fol. 6r). An interesting example is the representation of the shower of grain that 
fell on Klagenfurt on March 23, 1550 (fol. 166r). The illustration is based on a popular print pro-
duced in Nuremberg in 1550 and subsequently copied in Strasburg (ig. 30) and elsewhere.

Prodigies and freaks of nature
The Book of Miraculous Signs devotes a number of pages to prodigies and freaks of nature, 

ranging from animals born with two heads to a woman who apparently lived on air (fols. 88r, 90r, 
97r, 117r, 133r, 145r, 158r). One of the pages in the original manuscript featured a rare human ex-
ample, in this case conjoined twins; the sheet was later detached but probably appeared after folio 
92r. The illustrations in this category difer from the others in the book both in their igural scale 
and in their renunciation of colour in the background. Moreover, almost all the prodigies and 
freaks of nature reproduced in the manuscript go back to existing prints, their motifs sourced 
from popular prints and engravings by Dürer and Wenzel von Olmütz. In several cases two mon-
strous births are combined into one picture and their captions supplied in separate columns un-
derneath. The text accompanying the representation of a still-born calf on folio 117r names the 
painter as Hans Burgkmair, and the same name also appears on a sheet, today preserved in 
Stuttgart, showing conjoined twins born in 1513 on the estate of Countess Lodron, the sister of 
Cardinal Matthias Lang (1468–1540), in Carinthia (in the present edition this plate has been in-
serted into its original position as folio 93r). 

Folio 158r brings together three motifs that all go back to designs by Heinrich Vogtherr the 
Elder (1490–1556) and which were in circulation as broadsheets. A bunch of grapes infested with 
parasites on the left is accompanied by an unusual ear of wheat and, on the right, by the miracle 
of the young woman from Roth, who allegedly refused all food for a number of years and lived 
from donations – a popular form of beneit fraud in the Middle Ages (igs. 31–33).

The Revelation of St John

The inal section of the manuscript is devoted to signs from the Book of Revelation an-
nouncing the end of the world and the Second Coming of Christ. The particular interest felt by 
theologians, above all Reformation theologians, for the study of miraculous signs was linked 
with their conviction that they portended the end of the world. Seen from this perspective, the 
illustrations of the Apocalypse, which once again feature earthquakes, loods, ire raining down 
from the skies and other disasters, properly speaking represent the inevitable consequence of 
the prodigious events documented in the preceding pages. 

Ill. 33

After Heinrich Vogtherr the Elder
A wondrous miracle of a young maid, Worms 
(Wickram)
Ein wunderbarlich Mirackel von einem Meidlin, 
Worms (Wickram) 
Un miracle prodigieux au sujet d’une jeune ille, 
Worms (Wickram)
Popular woodcut print, 1542
Zurich, Zentralbibliothek Graphische Sammlung, 
inv. Pas II  12/23

Ill. 32

Heinrich Vogtherr the Elder
A truly wondrous.... igure and plant found in 
autumn in the year... 1541 at Albersweiler near 
Landau on the Rhine
Ein warhaft wunderbarlich …igur unnd gewächs 
So zu Albersweiler bey Landauw am Rhein im Jar 
… 1541 zu Herbstzeit erfonden worden
Une forme végétale vraiment merveilleuse 
découverte à Albersweiler près de Landauw sur  
le Rhin en l’automne de l’an… 1541
Popular woodcut print, 1541
Zurich, Zentralbibliothek Graphische Sammlung, 
inv. Pas II  12/25



86 87

Livre des tournois évoque les accents lumineux d’or et d’argent délicatement placés sur les illus-
trations de comètes du présent manuscrit.

Les eaux-fortes de l’Ernwertes Geschlechter Buch Der löblichen deß Heiligen Reichs Statt Augs-
purg Patricorium (Livre des familles d’Augsbourg) sont elles aussi attribuées en grande partie à 
Burgkmair le Jeune. Ainsi que le signale le frontispice de l’édition prévue à l’origine pour 1545, les 
gravures ont été réalisées par Hans Burgkmair et Heinrich Vogtherr (Falk à Augsbourg 2011, p. 
190–192 ; Seidl 2012) – on pensait ici aussi bien à Heinrich Vogtherr l’Ancien qu’à son ils 
(1513-1568).

Restitué en 2010 à la Staatsgalerie de Stuttgart, un recueil de 44  dessins à la plume et de 
53 épreuves du Livre des familles d’Augsbourg, comporte des travaux que Burgkmair a réalisés de 
sa main (cf. Seidel 2012). Les dessins ont vu le jour après 1538, année à partir de laquelle les fa-
milles nobles et patriciennes d’Augsbourg ont été plus nombreuses à participer à la vie politique 
dans la cité (accession accrue au patriciat). En raison de leur caractère purement graphique, ils ne 
livrent néanmoins aucun indice stylistique qui permettrait de les comparer aux illustrations pit-
toresques et poétiques du Livre des miracles.

Cependant, l’idée d’une collaboration entre Vogtherr et le jeune Burgkmair a de quoi sur-
prendre, car le Livre des miracles contient lui aussi des illustrations tirées de dessins de Heinrich 
Vogtherr l’Ancien. Ainsi les trois motifs représentés sur le folio 158r ont été empruntés à des gra-
vures sur bois dont le modèle a été fourni par l’artiste de Dillingen (ill. 31–33). Le fait que la com-
binaison unique en son genre de trois motifs sur une seule feuille puisse être parallèlement attri-
buée à un seul artiste, qui plus est originaire de Souabe, remet en question l’éventuelle participation 
de Heinrich Vogtherr l’Ancien à l’illustration du manuscrit.

Né en 1490 à Dillingen, l’artiste fréquenta le collège avant de faire un apprentissage de peintre 
à Augsbourg. Fils d’un chirurgien/oculiste, on lui connaît un parcours très mouvementé puisqu’il 
sera peintre, décorateur, éditeur et oculiste. En 1526, il acquiert le droit de cité à Strasbourg après 
avoir vécu à Erfurt (1510), Leipzig (1514), Augsbourg (1518) et Wimpfen sur le Neckar (1522). 
Entre 1536 et 1540, Vogtherr qui entretenait déjà de bons contacts avec des éditeurs d’Augsbourg 
et de Bâle en tant que dessinateur de bois gravés, possède à Strasbourg une oicine avec presse. Il 
y publiera le premier livre d’échantillons imprimés en 1537. Fort de 700 illustrations, le Kunstbüch-
lein présente notamment des modèles de visages, de mains, d’armes blanches, d’armures et d’orne-
ments (ill. 38–39). Vogtherr l’Ancien les a conçus avec son ils Heinrich dont le portrait-médaillon 
est présent sur la page de titre à côté de celui de son père (ill. 40). En raison de diicultés inan-
cières, la boutique doit fermer en 1540 et le manque de commandes – l’inluence de la Réforme se 
fait sentir –, fait que le jeune Vogtherr quitte l’atelier paternel l’année suivante et part à Augs-
bourg où il s’établit comme maître franc in mars 1541. 

En 1542, Heinrich Vogtherr l’Ancien se rend à la Diète de Spire puis à Augsbourg. Il y restera 
plusieurs mois, séjournant chez son ils. Son voyage le conduit en 1543 à Bâle puis à Zurich où il 
travaille comme illustrateur. On le retrouve une dernière fois à Augsbourg pendant la Diète en 

The eschatological vision received by John of Patmos is set out in the manuscript across a 
total of 19 surviving sheets. The illustrations lean heavily upon Beham’s woodcut cycle Typi in 
apocalypsi Ioannis depicti, which was published in Frankfurt in 1539 and which in turn paraphrases 
Dürer’s Apocalypse series from 1497/98. As in the case of the Old Testament scenes at the begin-
ning, adapting the source to suit the proportions of the manuscript and interpreting the resulting 
composition in colour constitute the chief areas of artistic originality, in which the painters of the 
Book of Miraculous Signs once again demonstrate an extraordinary sensitivity. The pages follow 
the same sequence as Beham’s Apocalypse cycle but leave out certain passages. The manuscript 
then seems to break of its coverage of Revelation surprisingly abruptly with the Fall of the Whore 
of Babylon. 

Some of the illustrations from this inal section of the manuscript are in fact missing. At least 
four other scenes from the Revelation of St John have been detached from the end of the book; in 
2005 they were auctioned at Karl and Faber in Munich but their current whereabouts is unknown 
(folia 191r, 192r). The scenes show four events at the end of Revelation, including the Vision of the 
Twelve Gates that concludes the Apocalypse cycle by Beham. 

Dating, place of production and attribution

The manuscript was produced around the middle of the 16th century and can be localised to 
southern Germany on the basis of the vernaculars it employs. The hailstorm that visited the 
Netherlandish town of Dordrecht in 1552, illustrated on folio 171r, is the most recent natural ca-
tastrophe to be included in the Book of Miraculous Signs and occurs immediately before the inal 
section devoted to the Revelation of St John. 1552 can therefore be considered the terminus post 
quem for the composition of the codex, although it should also be noted that the work seems to 
have been produced in phases. The texts accompanying the biblical illustrations are based on the 
Luther Bible of 1545, which supports the argument that work only began after this date. 

Analysis of the watermarks has conirmed that the sheets date from the period around 1550 
and has also yielded clues as to their place of production. Two watermarks occur several times and 
both of them in two variants. 20 pages carry the watermark of a heraldic shield set within a quat-
refoil and depicting a cross rising above a triple hilltop. This watermark, which is similar to nos. 
154059 and 154082 in the Piccard watermark collection (ig. 34), measures almost four centime-
tres in height and thereby corresponds to Augsburg charters from the period between 1539 and 
1559 (Bower 2009, pp. 26–27). 

53 pages carry a watermark barely two centimetres high and showing a spider in a shield (simi-
lar to Piccard 42787, 42788, 42791 and 42792; ig. 35). This watermark is common in charters and 
records drawn up in the middle of the 16th century in a number of Swabian towns, including 
Lauingen, Dillingen, Ulm and Augsburg (Falk 2005; Bower 2009, p. 27). Two further sheets have 

Ill. 48

Illustrated broadsheet on a wondrous hen  
and ish in 1546
Flugblatt über ein wundersames Huhn und 
einen wundersamen Fisch im Jahr 1546
Feuillet illustré mentionnant une poule et 
poisson merveilleux en l’année 1546
Zurich, Zentralbibliothek Graphische 
Sammlung, inv. ???



88 89

fragments of a watermark (a six-pointed star over an anchor, similar to Piccard 119009) that sur-
faces in 16th-century Austrian and Upper Italian papers, but which is also found in a document 
issued in Augsburg in 1550 (cf. Bower 2009). Just as the watermarks lend weight to a dating of 
around 1550, the other documents in which they are found suggest that the Book of Miraculous 
Signs was produced in Swabia.

A striking number of the historical events described took place in Augsburg and its vicinity 
(fols. 73r, 74r, 78r, 113r, 115r, 117r, 138r, 144r, 145r, 149r, 154r, 159r, 164r). This is particularly true in 
the case of the events closest in time to the date when the manuscript would appear to have been 
written (fol. 113r and following). For this reason too we may suspect that the manuscript was 
produced in Augsburg, which in the 16th century was a leading centre of the arts and sciences in 
South Germany. 

This hypothesis is supported by various other factors. The caption describing the appearance 
of mock suns in 1541 on folio 139r, for example, states that “three suns in a triangle […] were seen 
here in Augsburg” (man [habe] hie zu augspurg drey sonnen in driangel gesehen), establishing a direct 
link between the text and the event itself. The word “here” (hie or hier) as a geographical speciier 
is used on three further occasions, and explicit references to Augsburg also appear in the captions 
to events in 1542 (fol. 144r) and 1547 (fol. 159r). Again, on folio 156r and folio 164r, the text states 
that the celestial apparitions in question were seen “here in the sky” (hie am hiemel), although it is 
not apparent from the text where these events took place. Viewed in the context of the manu-
script, however, it is clear that “here” means Augsburg. 

Another link between Augsburg and the book emerges from the description of two monstrous 
births recorded in the 16th century and connected with the Swabian towns of Langweid, 
Donauwörth (fol. 117r) and Dillingen (fol. 145r). If the manuscript was indeed produced in the 
Swabian capital, that might well explain why, on these two pages, the captions speciically men-
tion artists who were active in Augsburg or who were profoundly shaped by its inluence. 
According to the caption on folio 145r, the illustration of a chick born with deformities in 1543, 
seen here alongside a monk-ish, is based on a design by the court painter to the Dillingen-based 
Bishop of Augsburg. The bishop in question was perhaps Christoph von Stadion (1478–1543), 
who relocated the episcopal residence to Dillingen; it is more likely, however, to have been Otto 
Truchsess von Waldburg (1514–1573), who became Bishop of Augsburg in 1543 and was an active 
patron of Counter-Reformation art during his 30-year tenure. Who held the position of court 
painter to the bishop in 1543 though, and indeed whether such a formal post existed at that time, 
remains to be answered. 

Folio 117r provides an example of two separate incidents of monstrous births, in this case two 
calves, illustrated on a single page. The calf on the left was still-born on January 14, 1529 in 
Langweid, near Augsburg; the other was born alive in 1532 near Donauwörth. On this page we also 
ind the name of an Augsburg artist: in the caption beneath the calf on the left it says: “and I, Hans 
Burgkmair, painter, bought the skin for half a guilder from a parchment-maker, who had bought 

Ill. 37

Hans Burgkmair the Younger
Jousting on the ield in iron armour
Das Lanzenstechen in stählerner Rüstung 
La joute en armure de métal
in: Turnierbuch, Augsburg, c. 1540
Watercolour and bodycolour on paper, 
40.5 x 27.5 cm (16 x 10 3/4 in.)
Munich, Bayerische Staatsbibliothek,  
Cod. Icon 403, fol. 7r

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



90 91

1547/1548. À la in de sa vie, visant peut-être un emploi à la cour de Ferdinand ier, Vogtherr s’ins-
talle à Vienne. Il y restera jusqu’à sa mort, travaillant comme artiste et oculiste. 

En raison des nombreux déplacements attestés de Vogtherr l’Ancien au cours de sa vie, une 
collaboration personnelle importante au Livre des miracles, réalisé en majeure partie entre 1545 
et 1552 à Augsbourg, n’est guère plausible. En revanche, celle de Heinrich Vogtherr le Jeune qui 
avait accès dans son atelier d’Augsbourg aux modèles de son père, semble possible. À l’instar de 
celles de Burgkmair le Jeune, dont les activités ne sortent guère de l’ombre de son père, les créa-
tions de Heinrich Vogtherr le Jeune sont comprises comme le prolongement de l’art de son père, 
sans que l’on sache jamais lequel, du père ou du ils, est l’auteur des œuvres. Ainsi, à propos des 
attributions des dessins et gravures du Livre des familles d’Augsbourg, on a dernièrement argu-
menté que Hans Burgkmair le Jeune n’a pas du tout collaboré ici avec Heinrich Vogtherr l’Ancien 
mais avec le ils de celui-ci (Seidl 2012).

Heinrich Vogtherr le Jeune a été actif à Augsbourg en permanence entre le printemps 1541 et 
la in 1554. Il y dirigeait un atelier réputé comptant trois apprentis-peintres – dont Antonius Breu 
à partir de 1547, ils de Jörg Breu le Jeune (vers 1510-1547). En 1555, tout en conservant son droit 
de cité à Augsbourg, Heinrich Vogtherr le Jeune se rendit à Vienne au chevet de son père mou-
rant. La cour de Habsbourg lui conia alors le soin de concevoir des pièces de monnaie, des ban-
nières et d’autres peintures héraldiques. Il dessina aussi une copie du tombeau de Maximilien et 
collabora au décor des funérailles de l’empereur Ferdinand ier en 1564.

Comme dans le cas de Burgkmair le Jeune, une analyse du style ne livre aucune information 
sur la collaboration de Heinrich Vogtherr le Jeune au Livre des miracles. Les gravures sur bois et 
sur métal attribuées à Vogtherr ne peuvent être comparées aux images du manuscrit en raison de 
la diférence de support. Seules deux de ses études présentent des analogies avec les illustrations. 
Tout d’abord une peinture à la gouache d’une tête de poisson (ill. 41) authentiiée par le mono-
gramme HV comme une œuvre de Vogtherr le Jeune. Elle porte le sceau de l’année 1564 et a par 
conséquent vu le jour à Vienne. Cette feuille révèle une brillante maîtrise de la gouache et té-
moigne d’une curiosité similaire à celle qui transparaît dans les études de nature d’Albrecht Dürer, 
une curiosité que l’on pourrait presque qualiier de scientiique et qui caractérise aussi de nom-
breuses illustrations du Livre des miracles. L’autre étude est un dessin au pinceau sur un papier 
bleu-gris, avec des rehauts de blanc (ill. 42) appliqués méthodiquement. Autrefois attribué à 
Heinrich Vogtherr l’Ancien (Rowlands 1993 ; Müller 1997), il représente le combat entre les Ama-
lécites et le peuple d’Israël, décrit dans la Bible (Ex. 17:8-16). Le dessin sur lequel on distingue à 
gauche le monogramme HVE, porte la date 1542 et a été réalisé dans l’atelier de Vogtherr le Jeune 
à Augsbourg.

Giulia Bartrum fut la première à signaler des analogies entre ce dessin et les illustrations du 
Livre des miracles (Day & Faber 2010). Il existe efectivement des similitudes, comme le montrent 
le cheval et le cavalier du folio 126r illustrant un phénomène céleste. Tous deux sont comparables 
dans leur conception aux personnages du dessin, dont les rehauts de blanc rappellent ceux des 

Aufgrund der für den älteren Vogtherr bezeugten Lebensstationen ist dessen umfassende per-
sönliche Mitarbeit an dem größtenteils zwischen 1545 und 1552 in Augsburg entstandenen Wun-
derzeichenbuch nicht plausibel. Möglich erscheint dagegen eine Mitarbeit von Heinrich Vogtherr 
dem Jüngeren, der in seiner Augsburger Werkstatt auf Bildvorlagen des Vaters zurückgreifen 
konnte. Ähnlich wie im Falle des jüngeren Burgkmair, dessen Wirken kaum je aus dem väterlichen 
Schatten hervortritt, erschließt sich auch das Schafen von Heinrich Vogtherr dem Jüngeren als 
Fortsetzung der väterlichen Kunst, ohne dass die jeweilige Autorschaft von Vater und Sohn ab-
schließend geklärt wäre. So wurde zuletzt in Bezug auf die Zuschreibungen der Zeichnungen und 
Radierungen des Augsburger Geschlechterbuchs argumentiert, dass Hans Burgkmair der Jüngere 
hier keineswegs mit Heinrich Vogtherr dem Älteren kooperiert habe, sondern vielmehr mit dessen 
Sohn (Seidl 2012). 

Heinrich Vogtherr der Jüngere wirkte zwischen Frühjahr 1541 und Ende 1554 dauerhaft in 
Augsburg. Hier leitete er eine erfolgreiche Werkstatt, in der drei Lehrlinge das Malerhandwerk 
erlernten, darunter seit 1547 Antonius Breu, der Sohn Jörg Breus des Jüngeren (um 1510–1547). 
1555 begab er sich unter Beibehaltung seines Augsburger Bürgerrechts zu seinem im Sterben lie-
genden Vater nach Wien, wo er im Auftrag des habsburgischen Hofes unter anderem mit Entwür-
fen für Münzen, Banner und anderen heraldischen Malereien betraut war, eine Nachzeichnung 
des Maximiliangrabes anfertigte und an den Dekorationen zur Totenfeier Kaiser Ferdinands I. im 
Jahre 1564 beteiligt wurde. 

Wie im Falle des jüngeren Burgkmair ist es unmöglich, die Mitarbeit von Heinrich Vogtherr 
dem Jüngeren am Wunderzeichenbuch stilistisch zu prüfen. Die Vogtherr zugeschriebenen Holz-
schnitte und Radierungen sind schon aufgrund unterschiedlicher Bildmedien nicht mit der 
Handschrift vergleichbar. Lediglich zwei seiner Studienblätter weisen Analogien zu den Illustra-
tionen auf: Das Deckfarbenbild eines Fischkopfes (Abb. 41) ist durch das Monogramm HV als 
Werk des jüngeren Vogtherr beglaubigt, trägt die Jahreszahl 1564 und entstand demnach in Wien. 
Das Blatt zeigt die souveräne Beherrschung der Gouachetechnik und veranschaulicht zugleich 
eine den Naturstudien Albrecht Dürers verwandte, beinahe wissenschaftlich anmutende Neu-
gier, die letztlich auch viele Illustrationen des Wunderzeichenbuches auszeichnet. 

Die andere Studie ist eine auf graublau grundiertem Papier ausgeführte Pinselzeichnung, 
über die systematisch Weißhöhungen aufgebracht wurden (Abb. 42). Die früher Heinrich 
Vogtherr dem Älteren zugeschriebene Zeichnung (Rowlands 1993; Müller 1997) zeigt den im 
Buch Exodus beschriebenen Kampf zwischen Amalekitern und dem Volk Israel. Die links mit 
HVE monogrammierte Zeichnung trägt die Jahreszahl 1542 und entstand in der Augsburger 
Werkstatt des jüngeren Vogtherr. 

Zuerst wies Giulia Bartrum auf Analogien zwischen dieser Zeichnung und den Illustrationen 
des Wunderzeichenbuches hin (Day & Faber 2010). Tatsächlich sind Parallelen erkennbar, so sind 
zum Beispiel Pferd und Reiter der auf folio 126r abgebildeten Himmelserscheinung mit der Figu-
renaufassung der Zeichnung vergleichbar, und die dort sichtbaren Weißhöhungen ähneln in ih-

it for only six kreuzer”. This remarkable statement – the only passage in the entire manuscript to 
use the irst person singular (besides the text on fol. 118r, which takes the irst person from a pub-
lished source) – links the Book of Miraculous Signs with the name of Hans Burgkmair. 

We have already encountered the name Hans Burgkmair in conjunction with the woodcut 
that provided the basis for the illustration, on a page subsequently detached from the book, of the 
front and rear views of conjoined twins born in 1513 (Falk 2005, fol. 93r). The artist in question 
can be named as Hans Burgkmair the Elder, the celebrated Augsburg painter and printmaker who 
was entrusted with, among other things, designs for Emperor Maximilian’s triumphal procession 
and who, together with Hans Holbein the Elder (c. 1465–1524), executed the Basilica cycle of 
paintings for the Dominican convent in Augsburg (Krause 2002, pp. 290f.). Hans Burgkmair the 
Elder can be ruled out as the creator of the Book of Miraculous Signs, however, on the basis that 
he died some twenty years before it was produced. 

The “Hans Burgkmair, painter” named on folio 117r was therefore probably his son, Hans 
Burgkmair the Younger, who was oicially admitted to the Augsburg guild of painters on October 
15, 1531 and who took over his father’s workshop upon the latter’s death. He had learned his trade 
from his father and after completing his apprenticeship stayed on as a member of the paternal 
workshop. Hans Burgkmair the Younger’s few documented commissions include 12 paintings of 
heraldic shields for the funeral of Emperor Maximilian and decorations for the funeral of Emperor 
Charles V in 1559. Apart from a few drawings and prints with the monogram HB, however, his 
other activities as an artist are unknown. Documents show that his inancial circumstances were 
at time precarious (cf. Selig 1997, pp. 217–218; Seidl 2012, pp. 22–28). Despite the diicult period 
between the wave of Protestant iconoclasm in 1537 and the Peace of Augsburg concluded in 1555, 
however, his workshop must nevertheless have lourished, since he took on apprentices in 1536, 
1548, 1549 and 1559. 

Certain of the woodcuts, etchings and drawings attributed to Hans Burgkmair the Younger 
are based directly on works by his father, but those which are not fall short of the latter’s artistic 
and technical skill. In a number of tournament books illustrated by his hand, for example, the 
younger Burgkmair has sourced his designs from his father’s preliminary drawings for the trium-
phal procession of Emperor Maximilian (Vienna 2012). The oldest of these tournament books 
(Munich, Staatliche Graphische Sammlung) was produced for William IV, Duke of Bavaria 
(1493–1550), and is considered to be a joint work by father and son. Closely related to this irst 
tournament book is a second one (Bayerische Staatsbibliothek, Cod. Icon 403) that was probably 
completed a decade later and can thus be assigned wholly to the younger Burgkmair (igs. 36, 37). 
Hans Burgkmair the Younger’s signature also shows him to be the author of the inal section of a 
three-part tournament book (Sigmaringen, Hobibliothek, HS 63) produced around the middle 
of the 16th century (Reuter 2010; Seidl 2012). This inal section, dated 1553 and again partially 
dependent on designs for Maximilian’s triumphal procession, is illustrated with pen and body-
colour drawings that display an impressive feel for colour and testify to a thorough mastery of 

Ill. 38

Heinrich Vogtherr the Elder and  
Heinrich Vogtherr the Younger
Study of column bases
Studie von Säulenbasen
Étude de bases de colonnes
in: Ein frembdes und wunderliches 
Kunstbüchlin, Strasbourg, 1537,  fol. 53v
Munich, Bayerische Staatsbibliothek

Ill. 40

Heinrich Vogtherr the Elder and  
Heinrich Vogtherr the Younger
Frontispiece
Frontispiz
Frontispice
in: Ein frembdes und wunderliches 
Kunstbüchlin, Strasbourg, 1537, fol. 29r
Munich, Bayerische Staatsbibliothek



92 93

gouache similar to that found in the Book of Miraculous Signs. In particular the subtle handling 
of gold and silver in the illustrations of jousting scenes recalls the carefully applied gold and silver 
highlights in the present manuscript’s comet pictures. 

The younger Burgkmair is also thought to have executed the majority of the etchings on iron 
accompanying what is known as the Augsburg Book of Nobles (in German, the Ernwertes 
Geschlechter Buch der löblichen deß Heiligen Reichs Statt Augspurg Patricorium). This project was 
conceived in the wake of the decision in 1538 to increase the number of patrician and noble fami-
lies eligible to take part in the political running of the city, and was intended to record the coats 
of arms of Augsburg’s patriciate. According to the frontispiece of the edition originally planned 
for 1545 but only published in 1618, the engravings were made by Hans Burgkmair and Heinrich 
Vogtherr, a name that has been interpreted to refer to Heinrich Vogtherr the Elder by some and 
to his son Heinrich Vogtherr the Younger (1513–1568) by others (Falk in Augsburg 2011, pp. 190–
192; Seidl 2012). A volume returned to the Stuttgart Staatsgalerie in 2010 contains 44 pen draw-
ings and 53 proofs for this Augsburg Book of Nobles, including autograph works by Burgkmair 
(cf. Seidl 2012). Given their exclusively graphic nature, however, these drawings and etchings pro-
vide no points of stylistic comparison with the atmospheric, painterly illustrations in the Book of 
Miraculous Signs. 

The fact that the younger Burgkmair collaborated with one of the Heinrich Vogtherrs on the 
Augsburg Book of Nobles is none the less suicient to make us prick up our ears, since some of the 
illustrations in the present manuscript go back to designs by Heinrich Vogtherr the Elder. The 
three motifs on folio 158r, for example, are based on popular prints made from woodcuts by the 
Dillingen artist (igs. 31-33). The sheet is unique within the manuscript for combining three mo-
tifs on a single page, and the fact that all three can be traced back not just to the same artist but to 
one who was Swabian by birth raises the question as to whether Heinrich Vogtherr the Elder 
could have been involved in the illustration of the Book of Miraculous Signs. 

Heinrich Vogtherr the Elder was born in Dillenburg in 1490, and attended the grammar 
school there before training as a painter in Augsburg. The son of a surgeon and eye doctor, he 
pursued an extremely varied career as a painter, designer, publisher and eye doctor himself, which 
led him via Erfurt (1510), Leipzig (1514), Augsburg (1518) and Wimpfen on the River Neckar 
(1522) to Strasburg, where in 1526 he was granted citizenship. Having already supplied designs on 
a regular basis to publishers in Augsburg and Basel, in 1536 Vogtherr set up his own printing press 
and one year later published the Kunstbüchlein, the very irst pattern book to appear in print. This 
‘art booklet’ contained 700 illustrations, including specimen designs for faces, hands, suits of ar-
mour, side-arms and ornaments (igs. 38, 39). Vogtherr senior produced the Kunstbüchlein with his 
son Heinrich, whose portrait medallion appears on the title-page alongside that of his father (ig. 
40). The printing press soon ran into inancial diiculties, however, and closed in 1540. Continuing 
lack of business, due not least to the Reformation, resulted in the younger Vogtherr leaving the 
paternal workshop the following year and moving to Augsburg, where he set himself up at the end 

Blindlegende
Blindlegende
Blindlegende
in: Book of Miracles, Augsburg, c. 1550,  
fol. xxx
New York, Private Collection



94 95

of March as an independent master. 
In 1542 Heinrich Vogtherr the Elder travelled from Strasburg to the Diet of Speyer and then 

on to Augsburg, where he stayed with his son for a few months. In 1543 he continued on via Basel 
to Zurich, where he worked as an illustrator. He paid a last visit to Augsburg during the Diet of 
1547/48. Possibly hoping for a position at the court of Ferdinand I, at the end of his life Vogtherr 
moved to Vienna, where he was active as an artist and eye doctor up to his death in 1556. 

Given Heinrich Vogtherr the Elder’s travels and multiple changes of residence, it is unlikely 
that he could have been involved to any great extent in the Book of Miraculous Signs, which was 
produced largely between 1545 and 1552 in Augsburg. It is possible, however, that his son collabo-
rated on the project, operating out of his own Augsburg workshop and using his father’s designs 
as a source of inspiration. In a similar fashion to the younger Burgkmair, who almost never 
stepped out of his father’s shadow, Heinrich Vogtherr the Younger’s style was also a continuation 
of his own father’s, making it diicult to separate their individual hands. With regard to the 
Augsburg Book of Nobles and the attribution of the drawings and etchings, it has thus recently 
been argued that Hans Burgkmair the Younger cooperated not with Heinrich Vogtherr the Elder 
but with his son (Seidl 2012). 

Heinrich Vogtherr the Younger lived and worked in Augsburg from spring 1541 to the end of 
1554. He ran a successful workshop in which three apprentices learned the painter’s trade, includ-
ing Antonius Breu, son of Jörg Breu the Young (c. 1510–1547), who joined the workshop in 1547. 
In 1555 Vogtherr junior travelled to Vienna to be with his dying father, albeit retaining his 
Augsburg citizenship. There he was commissioned by the Habsburg court to produce designs for 
coins, banners and other heraldic paintings. He also completed a copy drawing of Maximilian’s 
tomb and contributed to the decorations for the funeral of Emperor Ferdinand I in 1564. 

As in the case of the younger Burgkmair, the extent of Heinrich Vogtherr the Younger’s in-
volvement in the Book of Miraculous Signs cannot be gauged according to stylistic criteria. The 
diferences in their media alone make it impossible to compare the illustrations in the manuscript 
with Vogtherr’s known woodcuts and etchings. Just two of his studies exhibit analogies with the 
illustrations in the book. The irst is a gouache body colour drawing of a ish’s head (ig. 41), au-
thenticated by the monogram HV as the work of the younger Vogtherr and bearing the date 1564, 
which means it must have been produced in Vienna. The sheet demonstrates a masterly handling 
of gouache and at the same time reveals an almost scientiic curiosity, not unrelated to Dürer’s 
nature studies, that ultimately also characterises many of the illustrations in the Book of 
Miraculous Signs. 

The second study is a brush drawing on greyish-blue prepared paper that has been systemati-
cally highlighted in white (ig. 42). The drawing, which was formerly attributed to Heinrich 
Vogtherr the Elder (Rowlands 1993; Müller 1997), shows the battle between the Amalekites and 
the people of Israel, as recounted in Exodus (17:8–13). The drawing carries the monogram HVE 
on the left and the date 1542 and was produced in the younger Vogtherr’s Augsburg workshop. 

nuages du Livre des miracles (par exemple fol. 102r, 124r, 126r).
Le fait que d’autres peintres outre Vogtherr et Burgkmair aient contribué au décor du Livre 

des miracles ne correspond pas seulement à la réalité des pratiques d’atelier à la Renaissance. Cela 
explique également l’hétérogénéité des illustrations qui comportent aussi bien des personnages 
soigneusement élaborés que de grossiers « bonshommes », des espaces paysagers échelonnés en 
profondeur et des illustrations spectaculaires de phénomènes lumineux et de comètes que des 
vues schématiques de villes, des environnements d’une grande pauvreté et des répétitions mul-
tiples. Ces divergences qualitatives dénotent la participation de plusieurs collaborateurs et ap-
prentis qui travaillaient sous surveillance et ont dû recourir à des modèles d’atelier.

Le Livre des miracles ne s’est fort vraisemblablement pas fait en une nuit. Il se peut que les 
scènes liminaires de l’Ancien Testament et que les illustrations inales de l’Apocalypse de saint 
Jean aient tout d’abord été conçues comme des cycles autonomes, alors que la volumineuse partie 
médiane était déjà en cours de réalisation. Les auteurs ont à l’évidence attaché de l’importance à 
l’aspect uniforme du manuscrit, veillant à ce que les cycles d’illustrations bibliques ne se dis-
tinguent pas signiicativement des autres illustrations.

Au vu des diférences dans l’aspect du texte et de modiications distinctes dans le corps de 
texte, on peut supposer que le Livre des miracles a été rédigé par divers copistes, peut-être impli-
qués au cours des diférentes phases de la réalisation du manuscrit. Si l’on prend en considération 
le changement d’écriture et les diférences dans le corps de texte, on peut distinguer au moins 
trois périodes diférentes.

La majeure partie du manuscrit est due à un copiste qui a réalisé la partie relative à l’Ancien 
Testament ainsi que la plupart des textes accompagnateurs de la seconde partie. L’aspect du texte 
sur les feuilles illustrant l’Apocalypse de saint Jean – on songe aux écrits de Clemens Jäger, copiste 
au conseil d’Augsbourg – évoque celui de cette partie maîtresse et est probablement le fait du 
même copiste qui a dû cependant ici adapter des textes plus longs. L’inscription sur le folio 154r 
est, elle aussi, apparentée à cette partie centrale. Elle montre le même corps de texte mais pro-
vient manifestement d’un autre rédacteur. C’est aussi le cas de la représentation des frères siamois 
d’après Burgkmair l’Ancien (fol. 93r), conservée aujourd’hui séparément à Stuttgart.

Le second groupe concerne les feuilles dont les textes sont présentés sur deux colonnes. L’écri-
ture ressemble à celle des feuilles de la partie maîtresse, mais il se peut qu’ils aient été écrits par 
une autre personne et indiqueraient ainsi l’abandon d’une modiication de plan. Des textes à deux 
colonnes se retrouvent du folio 94r au folio 107r (à l’exception des folios 100r et 101r qui relètent 
le canon appliqué aux autres) ainsi que sur les folios 117r, 145r et 158r. La première partie s’ouvre 
sur un phénomène céleste survenu en 1513 et comprend les apparitions d’aurores boréales et de 
trois soleils au-dessus de Vienne en janvier 1520 (voir ci-dessus et Waterman), réparties à l’origine 
sur six feuilles. Les autres feuilles dont les textes sont agencés sur deux colonnes sont consacrées 
à la représentation de monstruosités et choses du même genre, basées sur des modèles de Burgk-
mair, de Vogtherr et du peintre de cour de l’évêque d’Augsbourg à Dillingen (voir ci-dessus).

rem Auftrag den Wolkendarstellungen im Wunderzeichenbuch (zum Beispiel fol. 102r, 124r, 
126r).

Dass außer Vogtherr und Burgkmair noch weitere Maler an der Ausstattung des Wunderzei-
chenbuches beteiligt waren, entspricht nicht nur den Realitäten frühneuzeitlicher Werkstattpraxis, 
sondern erschließt sich auch aus der heterogenen Qualität der Illustrationen. Das Spektrum reicht 
dabei von sorgsam ausgearbeiteten Figuren bis hin zu regelrechten Strichmännchen, umfasst ab-
wechslungsreiche, tief gestafelte Landschaftsräumen und die spektakulären Himmels- und Kome-
tenbildern, aber auch schematisch aufgefasste Stadtsilhouetten, reduzierte Naturdarstellungen und 
mehrfach Motivwiederholungen. In den qualitativen Diskrepanzen ofenbart sich die Mitwirkung 
von Mitarbeitern und Lehrlingen, die unter Aufsicht wirkten und auf Vorlagen im Atelierverband 
zurückgreifen mussten. 

Höchstwahrscheinlich entstand das Wunderzeichenbuch nicht in einem Zug. Die Szenen des 
Alten Testaments am Beginn und die am Ende der Handschrift stehenden Bilder zur Johannesof-
fenbarung wurden womöglich erst als selbstständige Zyklen konzipiert, als die Arbeit an den 
Wunderzeichen des umfangreichen Mittelteiles schon begonnen worden war. Ganz ofensichtlich 
wurde Wert auf ein einheitliches Erscheinungsbild der Handschrift gelegt, und es wurde Sorge 
getragen, dass die biblischen Bildzyklen nicht wesentlich von den übrigen Illustrationen 
abwichen. 

Aufgrund von Diferenzen im Schriftbild und deutlichen Veränderungen im Textspiegel der 
Beischriften darf man vermuten, dass das Wunderzeichenbuch von verschiedenen Schreibern 
verfasst wurde, die womöglich während unterschiedlicher Phasen in die Ausstattung der Hand-
schrift involviert waren. Unter Berücksichtigung von Schriftwechsel und Diferenzen im Text-
spiegel lassen sich mindestens drei Phasen unterscheiden. 

Das Manuskript wurde weitestgehend von einem Schreiber ausgeführt; sein Beitrag umfasst 
den alttestamentarischen Teil sowie den überwiegenden Teil der Beischriften im zweiten Teil der 
Handschrift. Das an die Schriften des Augsburger Ratsschreibers Clemens Jäger (vgl. München 
2010, S. 32–35) gemahnende Schriftbild auf den Blättern der Johannesapokalypse ähnelt den Bei-
schriften dieses Kerns und stammt vermutlich von demselben Schreiber, der hier allerdings wesent-
lich mehr Text einzupassen hatte. Mit diesem Kernbestand ist auch die Beischrift auf folio 154r 
verwandt, die demselben Textspiegel folgt, aber ganz ofensichtlich von einem anderen Schreiber 
stammt, sowie die heute separat in Stuttgart aubewahrte Darstellung siamesischer Zwillinge nach 
Burgkmair dem Älteren (fol. 93r). 

Eine zweite Gruppe umfasst Blätter mit zweispaltig konzipierten Beischriften. Die Schrift-
züge der Texte ähneln denen der Kernblätter, stammen aber möglicherweise von einer anderen 
Hand und deuten womöglich eine aufgegebene Planänderung an. Zweispaltige Beischriften in-
den sich zwischen folio 94r und folio 107r (mit Ausnahme von fol. 100r und fol. 101r, die den 
konventionellen Textspiegel wahren) sowie abermals auf folia 117r, 145r und 158r. Der erste Teil 
setzt mit einer Himmelserscheinung im Jahre 1513 ein und umfasst die auf ursprünglich wohl 

Ill. 41

Heinrich Vogtherr the Younger
Head of a ish
Kopf eines Fisches 
Tête de poisson
Watercolour and bodycolour on paper,  
16.7 x 25.9 cm (6 1/2 x 10 1/4 in.)
Paris, Musée du Louvre, inv. 18945



96 97

Giulia Bartrum was the irst to point out the analogies between this study and the illustrations in 
the Book of Miraculous Signs (Day & Faber 2010). Parallels can indeed be seen between the ig-
ures in the drawing and the horse and rider on folio 126r, and between Vogtherr’s use of white 
highlights and the treatment of certain clouds in the Book of Miraculous Signs (e.g. fols. 102r, 
124r, 126r).

The realities of workshop practice in the early modern era meant that other painters besides 
Vogtherr and Burgkmair also contributed to the decoration of the Book of Miraculous Signs – a 
fact relected in the heterogeneous quality of the illustrations. These range in spectrum from 
carefully elaborated igures to simple ‘matchstick’ men, from richly varied landscapes receding 
into the far distance to spectacular images of comets and celestial phenomena, and include cities 
seen in schematic outline, condensed representations of the natural world and the multiple rep-
etition of individual motifs. The uneven standard of quality of the book’s illustrations points to 
the involvement of workshop members and apprentices who were working under supervision and 
who had to employ stock designs. 

It is highly unlikely that the Book of Miraculous Signs was produced in a single burst. It is 
possible that the scenes from the Old Testament at the start of the manuscript and from the 
Revelation of St John at the end were only conceived as self-contained cycles after work on the 
miraculous signs in the lengthy middle section had already begun. Placing a homogeneous stamp 
upon the manuscript as a whole was evidently a major concern, and care was taken to ensure that 
the biblical pictorial cycles did not deviate signiicantly from the format of the other 
illustrations. 

Diferences in the handwriting and layout of the captions suggest that the Book of Miraculous 
Signs is the work of a number of scribes, who were possibly involved on the manuscript at difer-
ent times. Taking into account changes in the script and layout of these accompanying texts, we 
can distinguish between at least three phases of production. 

The bulk of the captions were written out by a single scribe, whose contribution includes all 
the texts in the Old Testament section and the majority of the texts in the second part of the 
manuscript. The Revelation of St John section can probably also be assigned to the same indi-
vidual in view of the similarity of the handwriting (which also calls to mind the writings by the 
Augsburg city clerk Clemens Jäger; cf. Munich 2010, pp. 32–35), even though the scribe has here 
itted considerably more text on to the page. Folio 154r, whose caption employs the same layout 
even if it is clearly written by a diferent hand, and the page featuring the illustration of conjoined 
twins after Burgkmair the Elder and today housed separately in Stuttgart (fol. 93r), are also both 
related to the main bulk of the manuscript in this respect. 

A second production phase can be recognised in a group of sheets whose captions are written 
out in two columns. The script is similar to that of the bulk of the manuscript but was possibly 
written by another hand and perhaps indicates a change of plan that was then abandoned. 
Captions in two columns are found between folio 94r and folio 107r (with the exception of fol. 

Des diférences dans l’aspect du texte permettent de reconnaître les feuilles ajoutées durant la 
phase inale de création. Plusieurs feuilles situées à la in de la seconde partie du manuscrit sont 
concernées, juste avant l’Apocalypse de saint Jean. Le texte, réparti sur une seule colonne, pré-
sente une écriture relativement chargée en ioritures et se distingue surtout des autres inscrip-
tions par ses ornements décoratifs et calligraphiques. Les feuilles issues de cette phase com-
mencent par un événement de l’année 1533 au folio 129r intercalé entre deux feuilles du groupe 
principal. Tout comme la feuille suivante de cette phase inale (fol. 144r), il se peut qu’elle ait été 
ajoutée à la in de la rédaction du manuscrit. D’autres feuilles isolées de cette période suivent aux 
folios 153r et 157r, puis du folio 160r au folio 170r, avec des représentations plus récentes de mi-
racles, qui se réfèrent à des événements survenus de 1549 à 1551 et font peut-être partie d’un sup-
plément ajouté plus tard.

Le manuscrit a par conséquent vu le jour sur le plan chronologique et géographique à proxi-
mité d’un magniique ouvrage créé lui aussi en 1555 à Augsbourg et dédié au futur empereur Fer-
dinand ier, l’Eclipses luminarium de Cyprian Leowitz (1524-1574), dans lequel l’érudit actif à Augs-
bourg a calculé toutes les éclipses de soleil et de lune jusqu’en 1605.

Même si les illustrations scientiiques de ce traité d’astronomie ainsi que les scènes de genre 
qu’il abrite (ill. 43) reprennent la tradition également répandue à Augsbourg des illustrations des 
mois de l’année et ne dépendent pas directement du Livre des miracles et de ses artistes, elles 
prouvent que les enluminures du Livre des miracles font partie d’une tradition diicilement sai-
sissable aujourd’hui, qui semble en même temps poser les bases d’un nouveau type d’illustration 
scientiique.

sechs Blätter verteilten Erscheinungen von Polarlichtern und Nebensonnen über Wien im Januar 
des Jahres 1520 (siehe oben und Waterman); die übrigen zweispaltig angelegten Blätter sind Dar-
stellungen von Missgeburten und Ähnlichem gewidmet, die auf Vorlagen von Burgkmair, 
Vogtherr sowie dem Hofmaler des Augsburger Bischofs zu Dillingen zurückgehen (siehe oben). 

Die in der Schlussphase der Handschrift hinzugefügten Blätter sind durch Abweichungen im 
Schriftbild zu erkennen. Diese Phase umfasst mehrere Blätter am Ende des zweiten Teils der 
Handschrift, unmittelbar vor der Johannesofenbarung. Der hier nun wieder einspaltige Text ist 
mit einer vergleichsweise verschnörkelten Schrift niedergeschrieben, die sich vor allem in den 
dekorativ-kalligraischen Verzierungen wesentlich von den übrigen Beischriften unterscheidet. 
Die aus dieser Phase der Entstehung der Handschrift stammenden Blätter setzen mit einem Er-
eignis des Jahres 1533 auf folio 129r ein, das sich zwischen zwei Blättern der Kerngruppe beindet. 
Es wurde ebenso wie das folgende Blatt aus dieser Endphase (fol. 144r) womöglich erst in der 
abschließenden Redaktion der Handschrift eingefügt. Weitere Einzelblätter aus dieser Kampag-
ne folgen auf folio 153r und folio 157r. Dann schließen sich auf folio 160r bis folio 170r die zeitlich 
jüngsten Darstellungen von Wunderzeichen in der Handschrift an, die sich auf Ereignisse der 
Jahre 1549 bis 1551 beziehen und möglicherweise Teil eines später hinzugefügten Nachtrags sind. 

Die Handschrift entstand damit zeitlich und örtlich in unmittelbarer Nähe zu einem 1555 
gleichfalls in Augsburg geschafenen, dem späteren Kaiser Ferdinand I. zugeeigneten Prachtband 
von Cyprian Leowitz’ Eclipses luminarium, in dem der in Augsburg wirkende Gelehrte (1524–1574) 
alle Sonnen- und Mondinsternisse bis zum Jahre 1605 berechnet hat. Die wissenschaftlichen Illus-
trationen dieses astronomischen Traktats sowie die hierin enthaltenen Genreszenen (Abb. 43), 
welche die auch in Augsburg verbreitete Tradition von Monatsbildern aufgreifen, sind zwar nicht 
vom Wunderzeichenbuch und dessen Künstlern unmittelbar abhängig, sie veranschaulichen aber, 
dass die Illustrationen der Prodigienhandschrift innerhalb einer heute nur noch schwer fassbaren 
Bildtradition stehen und zugleich ein neues Genre der wissenschaftlichen Illustration zu begrün-
den scheinen. 

 

Ill. 42

Heinrich Vogtherr the Younger 
Battle between the Amalekites and the Israelites
D Kampf zwischen Amalekitern und dem Volk Israel
Le combat entre les Amalécites et le peuple d’Israël 
Brush drawing in blue wash, heightened with  
white bodycolour, on grey-blue prepared paper,  
15 x 29.8 cm (5 7/8 x 11 3/4 in.)
London, British Museum, Department of Prints  
and Drawings, inv. 1921, 0614.5



98 99

100r and fol. 101r, which keep the conventional layout) and again on folios 117r, 145r and 158r. The 
irst group begins on folio 94r with a celestial phenomenon recorded in 1513 and includes the 
sightings of polar lights and mock suns over Vienna in January 1520, originally shown on six sepa-
rate sheets (see above and Waterman). The remaining pages with texts in two columns are de-
voted to illustrations of prodigies and freaks of nature, whose motifs go back to designs by 
Burgkmair, Vogtherr and the court painter to the Bishop of Augsburg in Dillingen (see above). 

The sheets added in the inal phase of production can be recognised from their diferent 
handwriting. They include several pages at the end of the second part of the manuscript, imme-
diately before the Revelation of St John. The text, which here reverts to the single-column lay-
out, uses a comparatively fancy lettering which can be clearly distinguished from the other cap-
tions above all by its decorative, calligraphic lourishes. The sheets in this group begin with an 
event from the year 1533 on folio 129r, which appears between two pages from the main group. 
Like the next sheet from this last phase (fol. 144r), it was probably only introduced during the 
inal editing. After folio 153r and folio 157r, the third group then concludes with illustrations of 
the most recent miraculous signs in the manuscript (fols. 160r to 170r). These relate to events 
from the years 1549 to 1551 and possibly represent a later supplement. 

The manuscript was thus produced at very closely the same time as a magniicent volume of 
the Eclipses luminarium by the Augsburg scholar Cyprian Leowitz (1524–1574). In this work, 
which was produced in 1555 and likewise in Augsburg, dedicated to the later Emperor Ferdinand 
I, Leowitz calculated all the solar and lunar eclipses up until 1605. This astronomical treatise in-
cludes scientiic illustrations and genre scenes in the guise of pictures of the months (ig. 43). 
While it is true that the illustrations to the Eclipses luminarium are not directly dependent upon 
the Book of Miraculous Signs and its artists, they nevertheless make it clear that the illustrations 
in the present manuscript belong to a pictorial tradition about which our knowledge remains 
sketchy, and at the same time seem to be establishing a new genre of scientiic illustration. 

Ill. 43

Cyprian Leowitz
Nocturnal masquerade with harlequins and sleigh  
and the stars Scipia virginis and Regulus
Nächtlicher Mummenschanz mit Harlekinen und  
Schlittenfahrt und den Sternen Scipia virginis und Regulus
Mascarade nocturne avec arlequins et promenade  
en traîneau et les étoiles Scipia virginis et Regulus
in: Eclipses luminarium, Augsburg, 1555, fol. 37r
Bodycolour on paper, 44.5 x 35.5 cm (17 1/2 x 14 in.)
Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. Icon. 181


